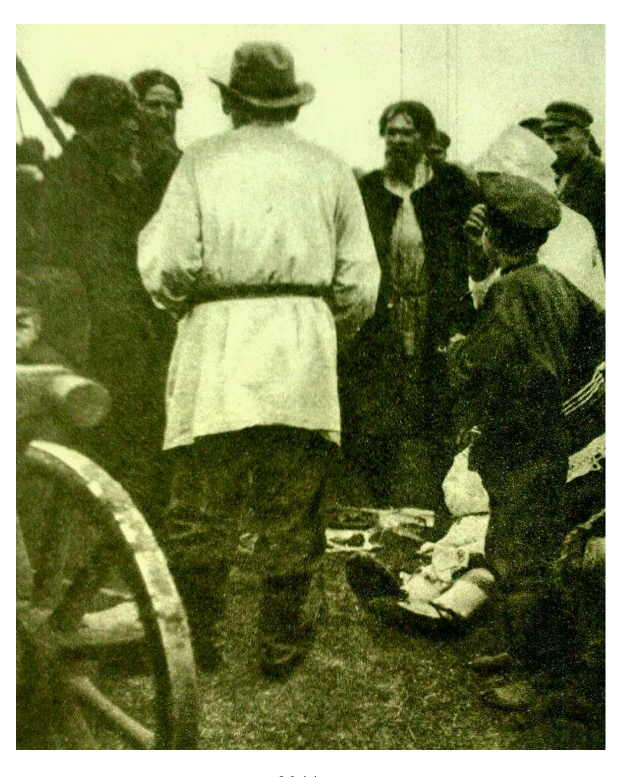
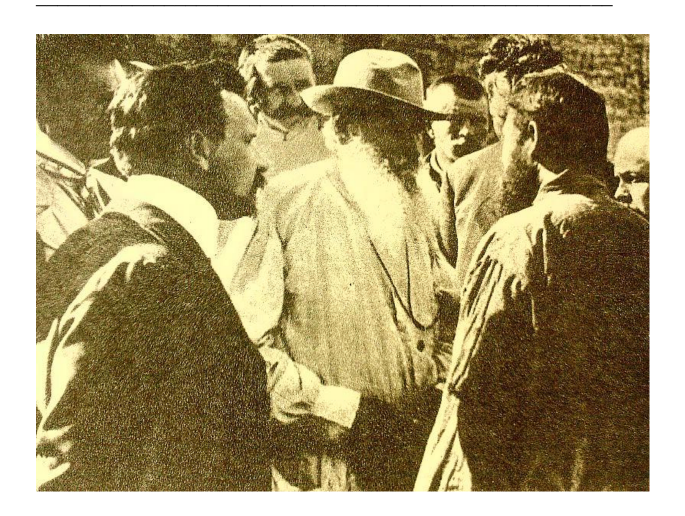
## Л.Н. Толстой-публицист (1880-е – 1900-е гг.)

Р.В. АЛТУХОВ





«... Если служить людям писанием, то одно, на что я имею право, что должен делать, это обличать богатых в их неправде и открывать бедным обман, в котором их держат».

Предметом внимания автора стала деятельность Л.Н. Полстого как публициста и религиозного мыслителя в 1880-1900-е гг. Опираясь как на тексты самого писателя, так и на другие источники, автор анализирует тематику толстовских выступлений и представляет своё видение их исторической роли и значения в мировой и российской истории. Подчёркивается актуальность высказанных Л.Н. Полстым идей в деле разрешения ряда проблем, унаследованных человечеством от XIX-XX вв.

## Содержание.

| <b>Глава 4</b> . Идейное и художественное своеобразие публицистики Л.Н. Толстого по проблеме земельной собственности |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>Глава 5</b> . Л.Н. Толстой о революционном преображении России и о всемирном его значении.                        |
| 5.1. Крах одной старой иллюзии                                                                                       |
| Заключение.                                                                                                          |
| Прибавление к Заключению                                                                                             |
| Литература.                                                                                                          |

## Введение.

«Есть хвалители, есть порицатели, но совестливых и толковых судей нет»

(Н.С. Лесков. «О рожне. Увет сынам противления»)

Λ.Η. **Литературная** деятельность Толстого, не непревзойдённого художника слова, публициста, мыслителя второй половины XIX - начала XXвв. - это уникальное явление в истории русской и теоретическое Его мировой культуры. наследие насчитывает около 300 произведений на общественнофилософские, политические, эстетические, педагогические, экономические, юридические и другие темы.

Постоянные философско-публицистические отклики жгучие вопросы политического, писателя на самые экономического духовного развития И эпохи литературоведческий, представляют как историко-философский интерес. Ведь к последним 28 годам жизни Л.Н. Толстого принадлежит не только самая беспощадная ко лжи и суевериям, но и самая зрелая и политически актуальная его публицистика, исследованию которой и посвящена данная работа.

Значимость и актуальность разработки данной темы очевидны для нас, если исходить из того, что те полузабвенье, замалчивание, та идеологизированная ложь о Толстом, которые были навязаны читателю в 30-80-е гг. прошлого столетия, породили ряд мифов о мыслителе и художнике, стойко удерживающих свои позиции и в современной литературе, не говоря уже о массовом сознании. О некоторых из них поговорим позже.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Текст данной работы был составлен в основном в 2007-2008гг. на основе некоторых конспектов, рукописей и заметок, созданных нами в разное время, в период с 1994 по 2006гг. Некоторые изменения и сокращения относятся к 2010-2011г.

проблемно-тематический цель: сочинений Л.Н. Толстого, неотторжимый ни от конкретно – исторического окружения, ни от вечнороссийской злободневного  $\mathbf{B}$ И мировой действительности. Это должно читателю ПОМОЧЬ образ духовный великого памятовать писателя, мыслителя и публициста, слушать и слышать его живое как догму из забытого прошлого, слово не поступками руководство актуальное В личной общественной жизни века нынешнего. Мы намерены мировоззренческие проследить истоки, раскрыть идейное содержание и охарактеризовать социальнополитическую направленность ряда публицистических 1880 \_ 1900-x работ Л.Н. Толстого ГΓ., идей проанализировать СВЯЗЬ задач И автора художественными средствами, которые служат реализации авторского замысла.

Задачи данного исследования таковы:

- 1. проанализировать идейные истоки и раскрыть содержание ключевых выступлений Л.Н. Толстого в печати по ряду важнейших проблем российской и мировой действительности;
- 2. заострить внимание на важнейших и по сей день актуальнейших проблемах, отражённых в статьях и письмах Л.Н. Толстого: первая проблема свободы и принуждения в сфере образования и воспитания, в социальном бытии в целом; вторая земельная и, шире, частная собственность (вековая проблема России, хотя и не только России), третья патриотизм и война (исконные и всемирные беды);
- 3. охарактеризовать художественные особенности публицистических текстов Л.Н. Толстого, в тех случаях, когда они особенно значимы для осмысления всего выступления в целом.

Такое сочетание задач исследования не случайно: оно, как нам кажется, не противоречит ни «вехам биографии», ни особенностям мировоззрения самого

Толстого – публициста и имеет внутреннюю логическую связь: «несвободное» воспитание, обман детей, насилие над ними имеют последствиями насилие в обществе, проявляющееся, частности, формах  $\mathbf{B}$  $\mathbf{B}$ «насилия кровопролитий. собственности» И военных приёмы, Художественные очевидно, насыщены же идейного воздействия мощным потенциалом читателя, как и должно быть в текстах признанного гения художественного слова.

Итак, предметом нашего исследования станет идейный комплекс публицистических выступлений Л.Н. Толстого и его художественное воплощение.

В нашей работе будет затронут тот круг проблем, который дал материал для выступлений Л.Н. Толстого в печати и полемики с ним представителей различных идейных течений и политических партий, тот «гордиев узел» противоречий исторического прогресса, который, на своём поприще теоретика, не без успеха развязывал Лев Николаевич Толстой. Революционные перевороты 1905 - 1917гг. «разрубали по живому» этот узел, но и по сей день он всё новыми и новыми петлями душит человечество, не внявшее голосу из Ясной Поляны. суть: противоестественное, Петли ЭТИ болезненное людей общественной неравенство В ИХ устройство жизни одних людей ценой унижений, страданий, даже гибели других; социальное насилие, массовый обман и самообман. Главное религиозный конформизм, равнодушие или циничное приспособленчество мнимоверующих к этим и прочим социальным бедствиям вместо борьбы оправдание ими своего невыполнения жизнетворящих заповедей веры.

Проблема безверия преодоления uего стала самостоятельным предметом исследования 1882 публицистике  $\Lambda$ .H. Толстого 1910 дававших для такого исследования богатый материал. Но хронологические рамки нашей работы шире, ибо центральных идей поздней публицистики истоки

писателя – в его более ранних заметках и выступлениях 1850 – 1860-х гг. Объектом исследования, таким образом, стали ключевые статьи, заметки, наброски, дневниковые записи и ряд писем Л.Н. Толстого 1850 – 1860-х и 1882 – 1910гг.

в России продолжались годы процессы сфер многих «модернизации», озападнения всё более захватывавшие более широкие И трудящегося населения. Многочисленные издержки и крайности буржуазного длительного периода реформирования в сочетании с худшими пережитками феодальной деспотии, противоречия В политике самодержавия, поиск врагов вместо решений проблем, срывы в социальное насилие - всё это не могло не вызвать острой критики и споров мыслящих людей о перспективах характере необходимых И преобразований, в свете потребности самоопределения России и русского народа в канун сулящего грозные испытания XX века. Шёл поиск своего пути, некой «золотой середины» в развитии страны, без отрыва от национальной духовной почвы, христианских традиций, но с учётом объективных особенностей культурного бытия всех её народов. Это делало в указанные годы консервативно либеральную русскую достойным участником общественного движения, прозападным равным ПО значимости ПО мировосприятию течениям как либерализма, революционно-демократического И консервативноохранительного лагерей. Поэтому МЫ исходим необходимости отказа от прежней практики анализа объективно-либеральных программ общественных деятелей и публицистов как принадлежащих заведомо к «реакции», либо, напротив, излишне революционных, то есть принадлежащих к крайним прозападным течениям русской общественной мысли, таким как социализм или классический европейский анархизм.

Если учесть громадные в масштабе человеческой жизни хронологические рамки нашего исследования, то

становится понятной необходимость использования нами ряда биографических сведений о писателе. «Биография мысли» неизбежно тесно связана с биографией мыслителя.

Вполне естественным для решения поставленных задач мы считаем применение системного и хронологического методов, отражённых как в структуре, так и в содержании данного исследования.

Чрезвычайно актуален герменевтический метод. И вот здесь-то Л.Н. Толстой-публицист уникально уязвим. К сожалению, остаётся в силе приём некоторых авторов, вычленяют из общего идейного которые контекста статьи, письма (иногда - не оконченных, черновых) или, тем более, устных высказываний Толстого, слишком фиксировавшихся тщательно «ДЛЯ ПОТОМКОВ» окружением, «доказательства» в пользу почти любой из невозможных возможных даже И части позиций автора: от юродивого аполитичного «мирного богоискательства» «бесноватости» ДО революционерства Толстого-публициста. Мы считаем недопустимыми любые крайние позиции при раскрытии смысла художественного идейного И своеобразия Толстого, если публицистики Λ.Η. ОНИ не находят подтверждения текстологического материале на центральных, либо, по крайней мере, завершённых и работ. Допустимы подготовленных K печати его добросовестных аргументы на основе цитат набросков статей и других произведений писателя, его Дневника, записных книжек или писем, но лишь в том случае, если они относятся к тому же периоду жизни и Толстого, анализируемые ОТР И Черновые наброски И варианты работ проследить работу мысли Толстого в её конкретноисторическом окружении. Дневник и записные книжки биографическую информацию. ценную недопустимо, к примеру, толковать побуждения автора конкретной статьи на основании его печатного, а тем зафиксированного третьим более VCTHOFO,

высказывания, отстоящего по времени фиксации на много лет от анализируемого источника.

Историко-типологический метод исследования должен помочь нам определить как направление, ориентацию консервативной по *мировоззрению* **мысли** Л.Н. Толстого (народ), так и уровень и направление **программы** писателя политической публициста. И Последняя, как мы покажем в своём месте, существенно расходилась с консерваторами и ориентировалась до поры на самодержавие.

Приложим к решению задач нашего исследования и метод историко-системный, хотя и с оговорками. Дело в том, что Лев Николаевич, раз выразив своё мнение в публицистическом отклике на политические события в стране и в мире, принципиальнейшее в дальнейшие дискуссии не вступал (конечно, допускались исключения: ответы спрашивающим, недоумевающим или возражающим читателям). С другой стороны, не всякое его публицистическое слово к современникам получало должное к себе внимание и скорый ответ.

\*\*\*\*

Теперь рассмотрим ряд наиболее, на наш взгляд, теоретически значимых И показательных работ XX исследовательских нач.XXI коррелирующих, полностью или в какой-то своей части, с тематикой данного исследования. Почти столетие, прошедшее со дня смерти писателя, не прибавило беспристрастности авторам, поддерживающим исконные негативные тенденции отечественного толстоведения. Одна из них, «советская», имеет своим началом статьи В.И. Ленина и А.В. Луначарского (1900 -1920-е гг.), относивших Толстого к стану социальных борцов, «противоречиво» державшихся за отжившие свой век религиозные догмы и социальные утопии. Следуя определённым названными «светочами мысли» непоколебимым курсом на «применение ленинского

метода в литературоведении», советская наука проделала колоссальную, политически значимую работу над толстовским публицистическим наследием. Немногие, в какой-то степени уворачивавшиеся от «купания» в общей идеологической струе, заслужили ниже наше самое благосклонное внимание.

Вторая генеральная тенденция в литературе Толстом, ещё досоветская, но усилившаяся в годы, последовавшие отвержением за отечественным литературоведением советских идеологических доктрин - это тенденция «опровержения» не только позитивного толстовской публицистики, значения но художественного гения писателя, по крайней мере - в последние десятилетия его творческой деятельности. Параллельно и взаимосвязано авторы развивают тему личностной «ненормальности» Толстого, повлиявшей, как намекается, и на его поведение, и на тексты его наиболее неприятных сочинений. Стоит подчеркнуть, поддерживается ОТР вторая тенденция И зарубежных авторов. Она, тем не менее, вовсе не противостоит вышеназванной и идейно не изолирована от неё. Их обе роднит повторяющаяся мысль о том, что великий писатель и мыслитель в последние 28 - 30 лет своей «неадекватно» жизни весьма воспринимал ситуацию в русском обществе и в мире, жил иллюзиями, а потому, учитывая авторитет его печатного слова, был не то «объективно реакционен», причинив вред делу великой пролетарской революции и классовой борьбы («советская» тенденция), не то, всё-таки, «объективно революционен» (т.е., по мысли авторов второго лагеря, повинен торжестве того, чему, ПО версии оппонентов, причинил вред).

Подборку «иллюстративного материала» к нашему тезису начнём, пожалуй, с примера относительно «красивого» – с молодого, страстного и ещё не «поправевшего» в самом начале ХХв. В.Г. Короленко. Серия его статей о Толстом (1908 - 1910) явилась итогом более чем 20-летних наблюдений и раздумий. Некоторые

из идей первой статьи («Лев Николаевич Толстой») автор формулировал ещё в дневниковой записи от 4 июля 1887года. Толстой годы представлялся В ЭТИ Короленко действительности оторванным OT первоначального проповедником христианства, который, уверовав, «уже не хочет признавать, что он не еврей первого века, не один из малых сих, а капиталист, писатель и граф»<sup>2</sup>. В упомянутой выше статье 1908г. В.Г. Короленко от имени разночинной интеллигенции выражает недовольство тем, что Л.Н. Толстой «не хочет и не желает считаться» с «людьми среднего состояния», горожанами - разночинцами<sup>3</sup>. Толстой, по Короленко, идеалист, наивный В консерватизме проповедник, не ведающий, что для успеха проповеди внутреннего самосовершенствования людям «необходимы лучшие, более нравственные формы общественных отношений», а для этого нужны борьба и жертвы на алтарь «храма будущей свободы»<sup>4</sup>.

Заслугой же  $\Lambda$ .Н. Толстого-публициста В.Г. Короленко признаёт осуждение и обличение им смертных казней в работах, подобных по тематике статье «Не могу молчать», которыми  $\Lambda$ ев Николаевич «поднял печатное слово на высоту, недосягаемую для преследования»<sup>5</sup>.

И всё же, признаёт В.Г. Короленко во второй из своих статей «Л.Н. Толстой» (опубл.: «Русские ведомости»,  $N_0$  199, 28 августа 1908г.), великий писатель – не более чем блаженный «художник - мечтатель», за которым «в страну его мечты» не может следовать истинный социальный борец<sup>6</sup>.

В связи с появлением 8 сентября 1907 года в кадетских газетах «Русские ведомости», «Товарищ», «Речь» и в ряде других либеральных изданий статьи Л.Н. Толстого «Не убий никого», Г.В. Плеханов, один из

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Короленко В.Г. Собр. Соч.: В 10 т. М., 1955. Т. 8. С. 472

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Его же. Лев Николаевич Толстой // Указ. изд. Т. 8. С. 102.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Там же. С. 112.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Там же. С.115.

 $<sup>^{6}</sup>$  Его же. Л.Н. Толстой // Указ. изд. Т. 8. С. 122.

меньшевистских лидеров, публикует в левокадетском «Товарище» статью «Симптоматическая ошибка». Здесь он отстаивает многократно уже оспоренную Толстым побуждений» чистоту «нравственную кадетов меньшевиков и сравнивает при этом автора «Не убий никого» с «самыми злыми врагами» грядущей свободы из лагеря крайне правых $^7$ . Миросозерцание Л.Н. Толстого Плеханов провозглашает сектантским, ибо публицист, якобы, «совсем не умеет взглянуть на жизнь и нужды окружающего его общества с исторической зрения и потому оказывается решительно неспособным понять исторические задачи своего времени»<sup>8</sup>. Можно ли в чём-нибудь ещё столь же несправедливо и напрасно винить Льва Николаевича?

декабре 1910 большевистской года  $\mathbf{B}$ «Звезда» Плеханова появилась статья «Заметки публициста», «симптоматический» имевшая весьма подзаголовок – «Отсюда досюда». В ней И раскрылось стремление марксиста Плеханова оторвать Толстого-художника Толстого-мыслителя TO противопоставить их друг другу. Критик писал, что он как марксист любит Толстого «только «отсюда и досюда» и считает его «гениальным художником и крайне слабым мыслителем»<sup>9</sup>. Важное разъяснение этого утверждения находим статье Плеханова «Смешение МЫ  $\mathbf{B}$ опубликованной представлений», TO время  $\mathbf{B}$ же журнале «Мысль» (декабрь 1910 – январь 1911). Здесь Плеханов именует мировоззрение Л.Н. Толстого «мёртвой страной квиетизма», объявляет его научение о доброй и разумной жизни безнравственным, ибо оно оторвано от реалий русской глубоких жизни истин К.Маркса диалектического Ч. материализма И Дарвина $^{10}$ .

-

 $<sup>^7</sup>$  Плеханов Г.В. Симптоматическая ошибка // Л.Н. Толстой в русской критике: Сб. ст. 2-е изд., доп. М., 1952. – С. 362.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Там же. С. 365.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Его же. Заметки публициста // Указ. изд. С. 371.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Его же. Смешение представлений // Указ. изд. С. 395, 398, 400.

Λ.Η. Толстого последнем жизни  $\mathbf{B}$ публицистическом выступлении, письме-завещании русским либералам «Действительное средство», Плеханов Маркс Толстой» «Карл Λев И неодобрительно. Мол, только человек С толстовским пониманием жизни «мог, умирая, сказать своей стране: я не признаю за тобою никакого права, кроме права содействовать нравственному исправлению мучителей»<sup>11</sup>. Понятно, что, критик как Толстого, признающий действенность, главным образом, «критики посредством оружия» 12, полагающий для себя Маркса и Дарвина авторитетнее Евангелий, Плеханов и не мог понять ни того, что умирающий великий мыслитель должен был, христианин И И имел MOΓ, умирающего на такой призыв к собратьям, ни того, что призыву ΜΟΓΛΟ бы следование ЭТОМУ революционеров от необходимости прибегать к оружию, а страну - от неисчислимых бедствий и смут.

Осенью 1908 года, в связи с 80-летием писателя, вышла первая из серии статей о Л.Н. Толстом лидера российской большевистского уклона В демократии В.И. Ульянова (Ленина) - «Лев Толстой как зеркало русской революции». Здесь автор оценивает наследие Л.Н. Толстого с позиций защиты коренных, по освободительного мнению, интересов русского Не делая скидок на юбилей, а, скорее, движения. общей вокруг шумихой, пользуясь него самого неприятной ДЛЯ Льва Николаевича, представляет творчество писателя и его христианское научение в искривлённом донельзя зеркале собственного жизнепонимания партийного вожака, обременённого необходимостью разрешения специфических проблем политики и идеологии.

Ульянов (Ленин) признаёт «оригинальность» В.И. выражающих взглядов Λ.Η. Толстого, В своей совокупности, пишет, «особенности нашей как OH

 $<sup>^{11}</sup>$  Его же. Карл Маркс и Лев Толстой // Указ. изд. С. 418.  $^{12}$  Там же. С. 423 - 424.

революции, как крестьянской буржуазной революции» <sup>13</sup>. Автор имеет в виду тот, по его словам, «исторический грех толстовщины», благодаря которому пропагандистам не удалось в 1905 – 1906гг. бросить массы солдат и крестьян «с оружием в руках на истребление своих врагов, на уничтожение царских слуг и помещичых защитников» <sup>14</sup>.

На смерть же Л.Н. Толстого В.И. Ульянов (Ленин) поспешным И весьма своеобразным «некрологом» - статьёй «Л.Н. Толстой» в газете «Социал-16 ноября 1910г. Здесь автор демократ» за своё подчёркивает нежелание простить умолкнувшему навсегда публицисту его патриархальнокрестьянской политической наивности, которую видит и в научении мыслителя о «непротивлении злу», и в «проповеди новой, очищенной религии», и, главное, в «совершенно апатичном отношении к той всемирной освободительной борьбе, которую ведёт международный социалистический пролетариат»<sup>15</sup>.

«Правильная оценка Толстого, - даёт установку вождь большевизма, - возможна только с точки зрения социал-демократического пролетариата» 16. Составной её частью, как мы знаем, стала переосмысленная Ульяновым (Лениным) популярная в печати концепция Толстого -«зеркала» всей окружающей жизни. В статье Толстой  $\Lambda.H.$ И современное рабочее проводится идея о том, что Толстой «отразил» в своём учении «протест миллионов крестьян и их отчаяние» в условиях пореформенной России, но не смог даже теоретически разрешить, а лишь поставил, общественно-политической важности И значительности $^{17}$ .

В статье 1911г. «Л.Н. Толстой и его эпоха» В.И. Ульянов (Ленин) вновь представляет писателя идеологом

<sup>17</sup> Там же. С. 38, 40.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Ленин В.И. Полное собр. соч., Т. 17. С

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Ленин В.И. Указ. изд. Т.17. С. 211 – 213.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Его же. Указ. изд. Т. 20. С. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Там же. С. 22.

ушедшей в прошлое предреволюционной эпохи, потерпевшем крах в своей пропаганде «восточного строя, азиатского строя» 18.

статей из интересующих Последняя нас Ульянова (Ленина) о Толстом - «Герои "оговорочки"» (1911), опубликованная в подконтрольном большевикам журнале «Мысль». Она стала ответом на выступления в октябре 1910 журнале меньшевиков года В «ликвидаторов» «Наша заря» М. Неведомского и В.А. Базарова (псевдоним экономиста и философа В.А. Руднева, бывшего большевика, с 1907г. перешедшего на позиции критика марксизма). В своей оценке Л.Н. Толстого они сближались с либеральной мыслью, видя в писателе и публицисте воплощение «общечеловеческого идеологического начала – начала совести» 19.

Нельзя не признать серьёзности и правильности некоторых воззрений В.А. Базарова, которому Ульянов вышеназванной ответил отповедью. Деятелей либерального движения, как и своих бывших товарищей Базаров призывает поучиться партии, В.А. Толстого, и прежде всего – цельности миросозерцания, необходимой составной частью которого должна быть есть «гармония средства И цели», TO ненасилие. Показателен отзыв «Ленина» на ЭТО суждение Базарова: «чистейшая веховщина»<sup>20</sup>.

В.А. Базаров выражает уверенность в том, что «движение», якобы «основанное» Львом Толстым, не должно умереть. «Ему действительно суждено сыграть великую всемирно-историческую роль», несмотря на черты утопии и архаики, «субъективные элементы» воззрений писателя и публициста<sup>21</sup>. «Нечего изображать нашу слабость в виде силы, - подчёркивает автор, - в виде превосходства над «квиетизмом» и «ограниченной рассудочностью» Толстого. Этого не следует говорить не только потому, что это противоречит истине, но и

<sup>18</sup> Там же. С. 102 – 103.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Цит. по: Л.Н. Толстой в русской критике. Сб. ст. - М., 1952. – Примечания. – С. 633.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Ленин В.И. Указ. изд. Т. 20. – С. 92.

 $<sup>^{21}</sup>$  Там же. (Цит. в статье В.И. Ульянова. – Р.А.)

потому также, что это мешает нам учиться у величайшего человека нашего времени. А поучиться у него есть чему каждому из нас, к какому бы общественному лагерю мы ни принадлежали»<sup>22</sup>.

Советской первые годы власти, на революционерства, всепобедного следует признать, большинство лояльных новому режиму исследователей живо откликнулись на призыв Д.А. Бондарева изучать у Толстого публицистику $^{23}$ . ОТР угодно, НО не его «Дирижёром» ЭТОГО послушного «оркестра» стал, по смерти В.И. Ульянова, не иной кто, как первый идеолог пролетарской культуры, И проводник 1917г.) (c Луначарский, A.B. просвещения благословивший советскую науку на спекуляции вокруг революционного характера» «глубоко критической публицистики. стороны толстовской проложенным «Ильичом» курсом, Луначарский в своих статьях и лекциях развивает некоторые из «ленинских» «противопоставляя» большевистскому ИХ порождению - «вульгарному материализму» (разумелась вульгаризация «научного» диалектического материализма, был адептом которого Ульянов). условиях убедительной победы «рабочей революции» он легко подводит под изыски ульяновской публицистики научно-исторический фундамент. На первый план у автора выступает анализ «положительного» содержания выступлений помещичьетолстовских против буржуазного государства, частной собственности, церкви. Особо подчёркиваются суда, религиозное отщепенчество Толстого и его сочувствие трудящейся бедноте. Писатель изображён столь большим демократом и гуманистом, каким он, смеем утверждать и надеяться, не был и не мог быть даже и в «поздний» творчества. Нет сомнения, своего мифотворчество было продиктовано идеологическими условиями Советской России 20-х гг. Необходимо было,

\_

 $<sup>^{22}</sup>$  Цит. по: Л.Н Толстой в русской критике. Сб.ст. – Указ. изд. – Примечания. - С. 633. Бондарев Д.А. Толстой и современность. Л., 1928. – С. 93.

с одной стороны, привлечь к строительству социализма «старую» интеллигенцию, с другой – «идейно подковать» культурный «молодняк»: ведь копыта революции ещё не растоптали толстовства, столь ненавистного правоверным «ленинцам»!

надобности, идеологической Впрочем, ПО Луначарский и сам охотно сближался с вышеназванной модной «матвульгарщиной». Например, в статье 1926г., опубликованной впервые неслучайно «Комсомольская правда», Луначарский изобразил Л.Н. Толстого «барином, помещиком», имеющим «основное ЧУВСТВО» побеждающей социальное «ненависть K буржуазии»<sup>24</sup>. помещика Опять ЭТО же. суждение совершенно нельзя отнести к «позднему» Толстому, о котором Луначарский как будто бы «забыл» в этой связи.

С несомненной целью дискредитации Л.Н. Толстого в умах «комсомольцев» - тех, кто уже не мог помнить его живым или знать правду, А.В. Луначарский старательно изображает писателя страстным последователем Ж.-Ж. Руссо. По его версии, Толстой с юных лет до старости призывал K «отказу» ОТ всякого прогресса аграрно-патриархальный возврату цивилизации,  $\mathbf{B}$ K век»<sup>25</sup>. При этом, однако, OHне защитником интересов «помещичьего класса», примкнув идейно к крестьянству, «стал расшибать в пух и прах в теоретической своей пропаганде, как художник и как публицист, всё то, что изнуряло, что мучило, что разоряло крестьянство»<sup>26</sup>. А.В. Луначарский признаёт, должных уточнений, без TOT факт, RTOX И Л.Н.Толстого религиозное влияние было ограничено «революционной прослойкой крестьянской аристократии», выступавшей против насилия в деле революции $^{27}$ .

В части статьи 1932г. «Ленин и литературоведение», посвящённой Л.Н. Толстому, А.В. Луначарский

 $<sup>^{24}</sup>$  Луначарский А.В. О творчестве Толстого // Л.Н. Толстой в русской критике. Указ. изд. С. 502 - 503.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Там же. С. 504 – 506.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Там же. С. 507, 509.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Там же. С. 509 - 510.

подчёркивал, что замечательно и обильно цитируемые им ленинские статьи о Толстом «представляют собой блистательный образец применения ленинского метода к литературоведению»<sup>28</sup>. Очевидно, что то же самое, и с не меньшим основанием, можно сказать и о статьях и лекциях самого А.В. Луначарского. И вот, следуя курсом, намеченным партийными «светилами», отечественное, большей частью советское, литературоведение публицистическим проделало над наследием поистине огромную, Толстого политически работу. Ниже - о результатах оной.

(.....)

А.И. Шифман в давно забытой, к счастью, работе 1954г. полагал следствием незрелости «крестьянского писателя тот факт, что он отрицал демократизма» насильственные методы борьбы, не понимал «истинных», социально - экономических причин эксплуатации и своей войн, тем самым ПОСЛУЖИЛ проповедью «гнусным целям различных холопов империализма»<sup>29</sup>. В другом своём исследовании, уже в 1960г., А.И. Шифман прослеживает те же ограниченность и политическую цивилизации незрелость В критике Толстым переносившейся буржуазной культуры, якобы человеческую публицистом на культуру Недопустимо, по мнению А.И. Шифмана, недооценивать сплачивающую роль индустриального прогресса в деле капитализма «уничтожения путём революционного преобразования всего общества»<sup>30</sup>.

В то же время верным и ценнейшим следует признать вывод А.И. Шифмана в его работе 1964г. о том, что бессчётные статьи Толстого по земельному вопросу в непростой социально-психологической обстановке предреволюционной России сыграли, вопреки его желанию, «революционизирующую роль»

 $^{29}$  Шифман А.И. Лев Толстой — обличитель империализма // Творчество Л.Н. Толстого. Сб. ст. М., 1954. — С. 364, 393 — 394, 413.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Там же.с. 548.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Шифман А.И. Лев Толстой – обличитель буржуазной культуры. Тула, 1960. С. 11, 15.

своей обличительной составляющей, накладывавшейся в «политизированной части крестьянства» на крепко засевшие там идеи насильственных экспроприаций и обобществления земли. Популяризация же Л.Н. Толстым идей мирного реформирования по Генри малоизвестного Джорджа программе «пропускалась мимо ушей»<sup>31</sup>. Не возражая против этого автора, подчеркнём последнего вывода проблема состоит в том, следует ли, вслед за А.И. Шифманом, оценивать такое восприятие публицистики писателя как закономерное и положительное.

В.А. Лебедева (1955) назвала воззрения писателя 1880 – 1900 гг. «атавизмом "крестьянского социализма" народников, обратившихся уже в эти годы к более либеральным идеям»<sup>32</sup>.

Т.Л. Мотылёва (1957) находила, что особо злостная вредоносность «проповеди Толстого» в деле революции связана с его отходом от специфически национальных русских религии и морали, обращением к мудрости Востока, «индийских и китайских вероучителей». К тому же, настаивает автор, Л.Н. Толстой остался при этом не абстрактным моралистом (что, разумеется, его бы «обезвредило»), а реалистом, ставившим в своём творчестве на первый план социальные проблемы<sup>33</sup>.

М.Д. Луцкий и Д.Д. Столяров (1960), делая важный вывод о том, что «Толстой велик и неповторим и как художник, и как мыслитель», распространяют вывод Т.Л. Мотылёвой и на общественно-публицистические, и на религиозно-философские сочинения Л.Н. Толстого. Они полагают, что «Толстой вовсе не был моралистом», а моральные оценки у него «являются частью его общей социологической и политической концепции»<sup>34</sup>.

Несомненной заслугой М.Д. Луцкого и Д.Д. Столярова следует признать также и реабилитацию

 $<sup>^{31}</sup>$  Его же. Лев Толстой — публицист // Толстой Л.Н. Собр. соч. : В 20 т. Т. 16. С. 31 - 32.

 $<sup>^{32}</sup>$  Лебедева В.А. Земельный вопрос в публицистике Л.Н. Толстого 80 – x – 1900-х гг //

 $<sup>^{33}</sup>$  Мотылёва Т.Л. О мировом значении Л.Н. Толстого. М., 1957. С. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Луцкий М.Д., Столяров Д.Д. Л.Н. Толстой как критик буржуазной политической экономии. Ташкент, 1960. С. 12, 15, 65.

публициста -Толстого, многократно критикованного за равнодушие к политической идейности, общественному положению, даже времени жизни тех авторов, мысли он заимствует и весьма вольно цитирует, свободно В весьма часто излагает. толстовской публицистике, указывают авторы, такие заимствования самоцель, a средство выражения затаённых мыслей, иначе говоря, "крик души" самого писателя»<sup>35</sup>.

Как и В.А. Лебедева<sup>36</sup>, авторы увидели во взглядах Λ.Η. Толстого ПО земельному вопросу противоречие: не идя дальше крестьянских требований примитивного уравнительства, OH «наивно» аграрной симпатизировал при ЭТОМ программе Джорджа, пробуржуазной сущности которой «не знал и не понимал»<sup>37</sup>.

Н.Н. Арденс (1962) также констатирует ориентацию публицистики Л.Н. Толстого на «проповедь» не церковно -религиозную, социально-этическую a ПО обращённую содержанию,  $\mathbf{K}$ «дольнему MUDV», «жизнеустроительству» людей вне ветхой церковности<sup>38</sup>. Шифман, Н.Н. Арденс А.И. признаёт, читательские массы воспринимали В публицистике Толстого исследуемой нами эпохи лишь разоблачения и критику самодержавия и церкви, а не спасительную идею ненасильственного сопротивления злу<sup>39</sup>.

этим неутешительным выводом Н.Н. Арденса согласен и автор официально одобренной советской биографии Толстого, В.Б. Шкловский (1963). По его мнению, Л.Н. Толстой, сам не желая насилия, в 15 лет, предшествовавшие революции 1905 - 1907гг., будил не обществе, лучшие чувства  $\mathbf{B}$ уже массово При пользу насилия предрасположенном ЭТОМ  $\mathbf{B}$ непопулярную большинства y омеспу отстаивал

<sup>35</sup> Там же. С. 63.

<sup>39</sup> Там же. С. 388 – 389.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Лебедева В.А. Указ.соч. С. 134 – 135.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Луцкий М.Д., Столяров Д.Д. Указ. соч. С. 121 -122.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Арденс (Апостолов) Н.Н. Творческий путь Л.Н. Толстого. М., 1962. С. 376 – 377.

тогдашней политически активной интеллигенции идею обновления России «как чисто земледельческой страны»<sup>40</sup>.

Л.В. Черепнин (1968) подробно исследовал процесс формирования и эволюции взглядов Л.Н. Толстого на историю, которые автор признаёт идеалистическими, а специфические историконекоторые публицистические изыскания писателя, результаты и проистекают, которых как показывает исследователь, раз таковых воззрений на как из историю $^{41}$ . Важно отметить, что Л.В. Черепнин уделяет особое внимание глубоким суждениям Л.Н. Толстого, касающимся истории этической и религиозной мысли, а также его антивоенной публицистике.

авторы сборника «Идеи социализма в Наконец, классической литературе» (1969) публицистику «позднего» Толстого социалистической по содержанию: социалистическим, якобы, является Толстого, «высшее жизнепонимание» которое OHпропагандирует и ложно называет христианским. В то время в явном противоречии с этим сближающим писателя с лагерем радикалов от социалдемократии, находится верный вывод авторов сборника о мирном характере пропагандировавшейся писателем земельной программы Генри Джорджа, о её буржуазнодемократической направленности<sup>42</sup>. Центральный модернизационного вопрос русского процесса, земельный, даже не вполне последовательный публицист - социалист должен был бы решать исключительно с социалистических позиций, а этого - то и нет у Толстого. ОТР не христианское жизнепонимание Толстого социалистично, а, напротив, социализм есть, воистину, однобоко и неверно понятое христианство!

Б.С. Мейлах (1970) оценивал мировоззрение Л.Н. Толстого как мелкобуржуазный социализм, особенный

<sup>40</sup> Шкловский В.Б. Лев Толстой. М., 1963. С. 655, 683, 754.

-

 $<sup>^{41}</sup>$  Черепнин Л.В. // В кн.: Исторические взгляды классиков русской литературы. — Сб. ст. - М., 1968. - С. 295 — 334

 $<sup>-\,33\</sup>mathring{4}.$   $^{42}$  Исторические взгляды классиков русской литературы.  $-\,C.\,302-306.$ 

явными чертами христианского аскетизма, утопической проповеди грубой уравнительности мирным путём, с обращениями в адрес «всего общества» без различия классов<sup>43</sup>.

А.С. Полтавцев в интереснейшей своей работе 1974 года называет Толстого сторонником христианского подчёркивая общинного социализма, при безиерархический ненасильственный И социальных взаимоотношений в идеальной толстовской общине, религиозную и нравственную основу всей её взаимоотношений ней<sup>44</sup>. Это, жизни В однако, И приводит автора K выводу спорному «утопическом консерватизме» ЭТИКИ И СОЦИОЛОГИИ Полтавцеву Толстого, который видится A.C. стремлении «повернуть историю писателя возвратить человека первородным отношениям,  $\mathbf{K}$ тяжёлому физическому исполнению ИТRП труду, Христа, заповедей отказу OTдостижений науки, техники, искусства»<sup>45</sup>.

Как нам представляется, здесь налицо не только механическая подмена термином «консерватизм» советской литературе идеологического отонрывицп  $\mathbf{B}$ ярлыка «реакционность», но и немалое лукавство автора в самих своих выводах. Первое наше возражение то, что тяжёлый облегчающие труд «достижения Толстой приветствовал; техники» да понятно, как можно «отказаться» от них трудящемуся человеку! Второе же - то, что эпоха истории, в которую «человек» (то есть большое человеческое общество, а не отдельные святые или члены секты) исполнял бы заповедей Христа настолько, чтобы предпочесть евангельскую мораль науке, технике И искусству, неизвестна историкам и по сей день.

Справедливым и ценнейшим для нас следует признать вывод А.С. Полтавцева о том, что социальная критика у Толстого вытекает органически из «глубокого,

<sup>45</sup> Там же. С. 34.

\_

 $<sup>^{43}</sup>$  Мейлах Б.С. Ленин и проблемы русской литературы 19 - н.20 вв. 4-е изд., доп. – Л, 1970. - С.393.

<sup>44</sup> Полтавцев А.С. Философское мировоззрение Л.Н. Толстого. Харьков, 1974. – С.67.

объективного анализа общественной жизни», а не является плодом отвлечённого религиозного философствования<sup>46</sup>.

вывод подтверждают и наблюдения В.А. установившего факт Келлыша (1978),коррекции воззрений Л.Н. Толстого на «революцию сознания» в дни революционных событий 1905 года: социальный религиозный перевороты представляться стали публицисту писателю «протекающими синхронно» $^{47}$ . Религиозность Л.Н. Толстого ни в коем случае не была косным фанатизмом: он исходил из увести острой необходимости развитие русского освободительного движения копирующих C европейский опыт «неверных (то есть насильственных) путей, которые не могут привести к благотворным результатам»<sup>48</sup>.

констатирует С. Именно поэтому, Машинский (1978), В.И. Ульянов (Ленин) вынужден был бороться с опасностью провала революционной пропаганды своей партии среди «народных масс», не только крестьян, но и авторитетной воплощённой В народного «заступника и идеолога»<sup>49</sup>. Вредоноснейшим и архивредоносным для «дела Ленина» С. Машинский признаёт, в частности, сочетание в статьях Толстого 1905 и последующих годов беспощадных обличений «противоречащими» социальных 301 C им советами поддаваться ни бунтовщикам, «не правительству», которые просто «борются между собою за власть»<sup>50</sup>.

Отдельная и серьёзная тема – антивоенная публицистика Л.Н. Толстого. По наблюдениям С.Н. Чубакова, трактат писателя и публициста «Царствие Божие внутри вас...» знаменует собой переход в начале

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Там же. С. 46.

 $<sup>^{47}</sup>$  Келдыш В.А. Лев Толстой в эпоху первой русской революции // Революция 1905-1907 годов и литература. М., 1978. С. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Там же. С. 86.

 $<sup>^{49}</sup>$  Машинский С. Ленин размышляет о Толстом // В мире Толстого. Сб. ст. М., 1978. С. 27 - 30.  $^{50}$  Там же. С. 30-31.

90-х гг. 19 в. K главенству не антицерковного, сочинения $x^{51}$ . антивоенного пафоса В его Прогрессивные тенденции антимилитаризма Чубакову C.H. Толстого видятся  $\mathbf{B}$ отвержении публицистом, в отличие от Ф.М. Достоевского, не только гражданских «межклассовых», И И межгосударственных войн с участием России<sup>52</sup>.

При этом С.Н. Чубаков выражает своё несогласие с теми авторами, которые провозглашали Л.Н. Толстого знаменем «беспочвенного пацифизма», как, например, С.М. Брейтбург<sup>53</sup>. Мировоззрение Толстого, как вполне справедливо подчёркивает С.Н. Чубаков, «никому ещё не удавалось иникогда не удастся втиснуть <...> ни в одно прокрустово ложе, именуемое то "идеализмом", то "пацифизмом" и т.п.»<sup>54</sup>.

Г.Я. Галаган (1981) полагает, что стержневой темой сочинений Толстого является идея человеческого единения в добродетели, неотделимой от веры. Поэтому «проблемы, бытием добродетели связанные C современной ему действительности» становятся у Л.Н. Толстого «самостоятельным и специальным "объектом" анализа»; иначе говоря, мораль Толстого - публициста «автономна», оторвана от реалий жизни<sup>55</sup>. Проявляется мнению Г.Я. эта оторванность, ПО добродетели идеализации Толстым патриархального одновременной крестьянина C нелюбовью морали «образованного извращённой T.H. СОСЛОВИЯ», сбивающего сбивающегося И народ ПУТИ соединяющей людей религиозной истине И высшему возможному благу $^{56}$ .

Необоснованной и «противоречивой» представляется Г.Я. Галаган и историко-философская концепция Толстого об общественном мнении как «движущей силе»

<sup>56</sup> Там же. С. 3 - 4.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Чубаков С.Н. «Всё дело жизни...» (Лёв Толстой и поиски мира). Мн., 1978. С. 116.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Там же. С. 142 – 143.

 $<sup>^{53}</sup>$  Брейтбург С.М. Предисловие к 39-42 тт. // В кн. : Толстой Л.Н. Полн. собр. соч. Т. 39. С. XI.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Чубаков С.Н. Указ. соч. С. 154 – 155.

<sup>55</sup> Галаган Г.Я. Л.Н. Толстой. Художественно – этические искания. Л., 1981. С.3.

истории и об истинном христианстве, неложно влияющем на это мнение $^{57}$ .

В работе 1989г., специально посвящённой проблеме общественного мнения в публицистике Толстого, Г.Я. Галаган делает вывод, что Л.Н. Толстой понимал под общественным мнением «совокупность однородных представлений об истине, которая может покоиться на истинных (соединяющих людей) и ложных (разъединяющих людей) мнениях о благе общем и путях его достижения»<sup>58</sup>.

А.А. Галактионов и П.Ф. Никандров связывают с этим поиском общенародной идеи всё более резкую оппозицию  $\Lambda$ .Н. Толстого основным течениям русской общественной мысли, начало которой Г.Я. Галаган относит ко времени  $\partial o$  пресловутого «идейного перелома» писателя – к 60-м гг. 19в., а оба названных автора – только к концу 19 – началу 20 вв., времени расцвета «толстовства» 59.

В.В. Ячевский (1983) раскрывает суть общественно – политических и правовых взглядов Л.Н. Толстого, разумеется, с учётом архипривычных ленинских оценок «русской революции» его В как патриархального крестьянства. Тем ценнее для нас, например, вывод автора о том, что Толстой никогда не отрицал буржуазную науку и прогресс абсолютно, но той какой считал необходимым мере, В разоблачение иллюзий, связанных с необоснованным доверием к ним<sup>60</sup>.

Важнейшей для нас является и критика В.В. Ячевским предшествующих советских работ о Толстом – публицисте. Небезызвестно, что, в целях обслуживания господствующей советской идеологии, многие из них преднамеренно фальсифицировали идейное содержание антивоенных статей и трактатов Л.Н.Толстого. Великий

<sup>58</sup> Её же. Проблема общественного мнения в наследии Л.Толстого // Современность классики: Сб. научн. трудов. Л., 1989. С.76.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Там же. С. 4.

 $<sup>^{59}</sup>$  Там же. С. 78 – 79; Галактионов А.А., Никандров П.Ф. Русская философия 9 – 19 вв., 2-е изд., Л, 1989. С. 558 – 559.

 $<sup>^{60}</sup>$  Ячевский В.В. Общественно – политические и правовые взгляды Л.Н. Толстого. Воронеж, 1983. С. 115.

писатель и публицист признавался критиком не основы - АЖИВОГО, зла казённого, военного патриотизма, воспитания государственного нормальных детей послушных властям патриотов, a только агрессивной политики современных ему держав, гонки вооружений и т.п. И мы вполне согласны с выводом В.В. Ячевского о том, что подобное смещение акцентов недопустимо принижает как идейную, так социальную значимость И актуальность новейшего антивоенной публицистики Толстого ДЛЯ времени61.

Н.С. Козлов (1985) признаёт расхождения в 80-90е гг. 19 века идеологов революционного народничества, философов-материалистов И идеалиста-Толстого И непримиримыми», находя публицистике черты «русского крестьянско-общинного социализма». Однако утопического автор отмечает публицистических сочинениях Толстого наличие прогрессивных демократических И нравственноценностей, гуманистических противостоящих индивидуализму и «духовному анархизму»<sup>62</sup>.

вывод Н.С. Козлова поддерживает и И.Ф. подчеркнувшая (1986),Худушина толстовский «беспощадный к себе гуманизм, лежащий в истоках демократизма <...>, обусловившего писателя разоблачительную критику практически **BCCX** социальных институтов самодержавно капиталистической России»<sup>63</sup>.

С любовью к Толстому и искренним стремлением хоть немного понять его (столь редким среди авторов всех эпох) написана замечательная монография С.И. Позойского, который, подобно М.Д. Луцкому и Д.Д. Столярову четвертью века ранее, отвергает всяческие противопоставления «художника» и «мыслителя» - Толстого и подчёркивает, что последний попытался

 $^{62}$  Козлов Н.С. Лев Толстой как мыслитель и гуманист. М., 1985. С. 26, 57 – 58, 111.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Ячевский В.В. Указ. соч. - С. 117 – 124.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Худушина И.Ф. Историко – философский анализ творческого наследия Л.Н. Толстого. [Рец. на: Козлов Н.С. Указ соч. ] // Вестн. Моск. ун-та. Сер. 7, Философия. 1986. № 6. С. 78.

утвердить прочные и здоровые моральные устои «честных тружеников, презирающих лодырей и бездельников» в буржуазной среде<sup>64</sup>.

интерес представляет Немалый статья Тютюкина (1986), использовавшего как исторический прокомментировавшего источник И Λ.Η. высказывания Толстого O первой российской 1907гг., 1905 \_ содержащиеся революции сей поры малоизвестных, до недостаточно разработанных исследователями «Яснополянских Записках» Д.П. Маковицкого. Касается автор статьи и публицистических работ Л.Н. Толстого. При этом, как нам представляется, С.В. Тютюкин напрасно видит противоречивое «раздвоение» в призыве Л.Н. Толстого к прогрессу нравственному «в ущерб» материальному и социальному $^{65}$ .

Как и В. Шкловский<sup>66</sup>, С.В. Тютюкин видит определяющее значение толстовской публицистики в том, что он «годами приучал русский народ видеть сущность жизни, показывал самодержавный строй во всей его неприглядной наготе, внушал крестьянству, что оно является истинным хозяином земли»<sup>67</sup>.

По мнению С.В. Тютюкина, Л.Н. Толстой со страниц Записок Маковицкого предстаёт социалистом – «безгосударственником», стоящим вне существовавших в те годы партий и политических лагерей<sup>68</sup>.

В общем и целом, делает вывод С.В. Тютюкин,  $\Lambda$ .H. Толстого ОНЖОМ рассматривать «закрытую, законсервированную <...> систему со своими установленной принципами, твёрдо незыблемыми шкалой ценностей и приоритетов»<sup>69</sup>. Л.З. Немировская (1988)именует «нравственным такую систему социализмом», ибо  $\mathbf{B}$ еë основании она видит

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Позойский С.И. Лев Толстой как журналист и редактор. 2-е изд., Тула, 1985. С. 5, 27.

 $<sup>^{65}</sup>$  Тютюкин С.В. Л.Н. Толстой и первая Российская революция // Исторические записки. Т. 113. М., 1986. С.156 - 160.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Шкловский В. Указ.соч. С. 762.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Тютюкин С.<u>В</u>. Указ. соч. С. 167.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Тютюкин С. Н. Указ. соч. С. 165.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Там же.С. 195.

Лурье (1989),Я.С. посвящённой статье исторической концепции Л.Н. Толстого, важно для нас наблюдение автора, касающееся решительного разрыва В 60 70-е гг. XIX<sub>B</sub>. писателя  $\mathbf{C}$ гегельянством славянофилов «почвенников» И консерваторов свободе человеческой деятельности необходимости повиновения пресловутым «объективным общественного развития $^{71}$ . Согласимся Лурье Я.С.  $\Lambda$ .H. выводом TOM, ОТР Толстой, утверждавший свободу воли и усилий человека как исторической личности, никак не был «пассивистом»: необходимым "бороться «Ведь OHсчитал мысли, правительством орудием слова, поступков жизни, не делая ему уступок" (53, 7), а если "нельзя у себя - за границей, как Герцен" (55, 255), и именно так и поступал» $^{72}$ .

В статье 1993г. «Лев Толстой и Пётр Столыпин» Я.С. Лурье особо подчеркнул несовместимость воззрений Л.Н. Толстого на исторический прогресс с гегельянством, и, соответственно, марксизмом<sup>73</sup>. Опровергая «прогресс по Гегелю», Толстой отвергал и «суеверие устроительства» общественной жизни по революционным, либеральным или любым другим идеалам, рациональным планам, - то суеверие, которому предался, в числе прочих, П.А. фанатичный реформатор-«западник», Столыпин, палачом тысяч крестьян ставший И истребителем неугодной помещикам крестьянской общины<sup>74</sup>.

Нельзя не согласиться и с выводом Я.С. Лурье в статье «Лев Толстой и мыслители серебряного века» (1993). Проанализировав непростые взаимоотношения с публицистическим наследием Толстого таких мыслителей как П.Б. Струве, Н.А. Бердяев, И.А. Ильин и

<sup>70</sup> Немировская Л.З. Л. Толстой и проблемы гуманизма. М., 1988. С. 59.

<sup>74</sup> Там же. С. 167 - 168, 170,  $\hat{1}73$ .

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Лурье Я.С. Об исторической концепции Льва Толстого // Русская литература. 1989. № 1. С. 36 - 38.

<sup>&</sup>lt;sup>/2</sup> Там же. С. 42.

<sup>73</sup> Его же. Лёв Толстой и Петр Столыпин // Звезда. 1993. № 1. С. 167.

других авторов сборников «Вехи» и «Из глубины», автор ОТР толстовский «фонарь констатирует, смысла» в той или иной степени отвергался, на беду России, ими всеми<sup>75</sup>. Отвержение в угоду идеологии, а не предлагавшееся Толстым спасительное религиозное вековых общечеловеческих утверждение морали предопределило печальный нравственности, устроительства» XX «политического В веке как мировых масштабах, так и в России<sup>76</sup>.

1994г. Ю.Н. Давыдова статье нам важно фальсификации вековой развенчание смешения толстовской программы «непротивления злу насилием», то есть бескомпромиссной (без насилия над человеком) борьбы с ним, с «непротивленчеством», покорностью злу, пассивностью и даже повиновением злодейской воле правительства<sup>77</sup>. Ю.Н. одного негодяя ИЛИ целого подчёркивает, что особенно  $\Lambda$ .H. Давыдов отнюдь не «сваливал» никогда последствия «этически ориентированного поступка» на человека, общество, государство, но только на Бога: пусть только каждый ОТР ДОЛЖНО ему делать, наилучшим возможным для него образом, а там - пусть будет так, как будет, как угодно Богу $^{78}$ .

Противоположного данной мнения ПО придерживается O.C. Соина (1999),видящая публицистике Л.Н. Толстого родство с «моралистическим нигилизмом» леворадикальной русской интеллигенции. отвергнувший Фанатик-самоистязатель, социальность и даже «простую человечность», безумный равносильную неприязни мученик за идею, человечеству, оно есть,  $\Lambda$ .H. Толстой, какое

 $<sup>^{75}</sup>$  Его же Лев Толстой и мыслители «серебряного века» // Звезда. 1993. № 7. С.174.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Лурье Я.С. Лев Толстой и мыслители «серебряного века». С.183.

<sup>77</sup> Давыдов Ю.Н. Макс Вебер и Лев Толстой // Вопросы литературы. 1994. № 1. С.77-78; Гусейнов А. Учение Л.Н. Толстого о непротивлении злу насилием // Своб. мысль. 1994. № 6. С. 80 – 81. 78 Давыдов Ю.Н. Указ соч. С.103.

утверждает автор, заразил своей дерзостью террористов и фанатиков XX века<sup>79</sup>.

Чудовищный  $\Lambda$ .H. Толстого грех перед утверждаемой представляемой либеральной И ею философией права О.С. Соина видит в его отвержении и «дерзком моральном остракизме» этого самого «права», а заодно и немыслимого автором без него мира людей. Они ведь «весьма злонамеренным образом» отошли от исполнения «предначертаний Бога» в области морали<sup>80</sup>. О.С. Соина убеждена, что социальный идеал Л.Н. Толстого являет собой не примат морали над правом, а полную ассимиляцию его социальных функций. А это извращение есть уже «полное природы», «моралистическая препарация добра, отсечение от него деятельного активного начала, способного сопротивляться злу и побеждать ero»<sup>81</sup>.

Последний вывод О.С. Соиной представляется нам Толстой несправедливым  $(\Lambda.H.$ не ТОЛЬКО насильственные действия ради обеспечения торжества не только права, но даже и подлинной справедливости, сами ЭТИ социальные ценности), И идеологизированным демаршем. Ведь предлагая не «отсекать» от добра его «деятельного начала», О.С. Соина допускает, совершенно В духе известных философствований И.А. Ильина, апологию неразборчивых, в том числе насильственных, средств утверждения, удержания и применения норм права в буржуазном обществе. современном теоретизирование О.С. Соиной ЯМИ BO«ВЫСОКИХ» идеалов водворения в России в некотором светлом будущем демократии западного образца. Ho рамках торжествующей утверждается-то оно  $\mathbf{B}$ новорусской последние 20 капиталистической лет

<sup>78</sup>а. Соина О.С. От этики непротивления – к философии права // Человек. 1999. № 4. С. 30-31. У автора это выражено много пространней и «глаже», но суть её позиции – такова.

<sup>79</sup> Соина О.С. Указ. соч. С. 33.

<sup>80</sup> Там же.

<sup>81</sup> Там же.

нуждающейся в красивом ОТНЮДЬ не азиатчины, оптимизме «русских европейцев», либеральных теориях, в консенсусах и заигрываниях с фикцией «правового равенства всех граждан». Говорят, <u>у каждой эпохи -</u> свой Толстой, но сомнительно, - имеет ли нынешняя эпоха на это право? Она отнюдь не толстовствует, но и оптимизму либералов конца прошлого века, веровавших демократию, российскую законность право оставляет уж очень мало надежд...

образчиком идеологизированного ОДНИМ «переосмысления» наследия Толстого-публициста может служить сборник статей «Страсти по Толстому» (2005), рассчитанный «на весьма широкого <...> читателя»82. Видимо, по этой причине авторы (Ю.М. Осипов<sup>83</sup>, Г.Д. Гачев<sup>84</sup>, С.А. Ермишина<sup>85</sup>, А.К. Попов<sup>86</sup>, В.К. Петров<sup>87</sup> и основательностью утруждают себя ни аргументации, ни обязательностью и точностью ссылок. Ha взгляд, очевиден расчёт авторов наш бытующим читательское доверие  $\mathbf{B}$ массовом Толстом, мифам сознании 0 a также олицетворяемый авторами самими авторитет науки в глазах «весьма широкого читателя». Кроме того, критика ведётся с позиций не только научных философских, но также и «метафизических» (слово это откровенно подзаголовке фигурирует В книги) И богословских – вполне в духе и вкусе «ниспровергателей» к. XIX - н. XX вв. В итоге же - мнение о Л.Н. Толстом публицисте, социальном, религиозном мыслителе просто человеке V «весьма широкого», малознающего и доверчивого, читателя по прочтении такой «монографии» может либо не измениться (если оно уже максимально ненавистническое), либо перейти из традиционно неприязненного в резко неприязненное.

R

 $<sup>^{82}</sup>$  Страсти по Толстому (метафизическая драма великого человека) / Под ред. Ю.М. Осипова, Е.С. Зотовой. – М., Елец. – 2005. – С. 2.

<sup>83</sup> Осипов Ю.М. Метафизическая драма Льва Толстого // Страсти по Толстому...- С. 5 – 32.

 $<sup>^{84}</sup>$  Гачев Г.Д. «Ум ума» с «умом сердца» не в ладу // Там же. – С. 32-64.

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> Ермишина С.А. «Зеркало русской революции» // Там же- - С. 81 – 103.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Попов А.К. «Не плоть, а дух растлился в наши дни...» // Там же. - С. 155 - 168.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Петров В.К. Бремя страстей человеческих: духовно – религиозная, историческая и семейная трагедия Льва Толстого // Там же. – С. 180 – 195.

Нижеследующая пример цитата уже «ленинского метода в литературоведении», но методики воспитания адептов новой, буржуазно-православной, идеологии, применяемой авторами «Страстей...». Один из авторов, А.К. Попов, заключает, что «граф пытался собственными силами сложнейшие решать СВОИМИ жизненные, религиозные, философские и творческие проблемы без Бога и даже вопреки Его воле. На них он и "свихнулся". Мы не думаем, что он стал законченным психопатом (спасибо и на том! - Р.А.), как это считали некоторые наблюдавшие его психиатры (кто именно? психиатр Россолимо P.A.). поставил диагноз: "Дегенеративная двойная конституция: паранойяльная и истерическая, с преобладанием первой". Нет, многие истерических припадков, желудочных расстройств были следствием одоления его бесами»88. Последнее медико-метафизическое суждение автора (экономиста по профессии!) - за пределами необходимости критики. возможности И Однако обратить внимание, заставляет во-первых, безапелляционность суждения, коррелирующая с давно уже сделавшимся архаикой стилем критиков начала *XXв.:* «граф...свихнулся», «одоление бесами», a очевиднейшее несоответствие вторых «фактов» источниковому материалу. Цитируя диагноз Россолимо, малодоступную Попов ссылается на «весьма Толстой широкому читателю» книгу Α.Λ. «Отец». соответствующей Действительно, В главе процитированное фигурирует выше «определение» доктора Россолимо. Однако, в отличие от знаменитого Синода, Святейшего Определения «определение» психиатра было вынесено, как следует из текста, по поводу не отца, а матери А.Л. Толстой, то есть – Софьи Андреевны, жены  $\Lambda$ .Н. Толстого $^{89}$ . Правда, на этой же странице «красуется» суждение Л.Л. Толстого: «Лечить надо не мать, а отца, который выжил из ума». Но сын

-

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Петров В.К. Указ. соч. – С. 165 (Выделения наши. – Р.А.).

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> Толстая А.Л. Отец. Жизнь Льва Толстого. – М, 1989. – С. 454.

(отца, кстати, демонстративно не уважавший) мог хотя бы *наблюдать* Толстого – в обывательском, не строго медицинском смысле. На каком же основании современный автор присоединяется к подобному мнению и даже ставит свой «диагноз» - увы, так и остаётся неясным.

В.Ш. Сабиров и О.С. Соина в этом же сборнике убеждают «весьма широкого читателя» в том, что апелляции Толстого к ненасилию и закону любви есть «самые деспотичные формы насилия над личностью» О более ранней статье О.С. Соиной со схожими идеями шла речь выше.

( ......)

модных поветрий и некоторые Не отстают от зарубежные исследователи. Так, в 2005г. Д. Ранкур -Международной Лаферьер выступил на конференции в Ясной Поляне с довольно оригинальным по своему содержанию докладом. В нём он, основываясь на психоаналитической теории, сводит историческое христианство к двум прогрессирующим разновидностям расстройств мазохистских психики: «заболевания» либо одобряют доктрину о «показательном мазохизме» вочеловечившегося Бога (церковный догмат «искупления грехов человечества»), либо сами пребывают «в состоянии постоянного мазохистского фантазирования». В ЭТОМ состоянии христианин-«глубоко Толстой, отличавшийся-де мазохистской натурой», и сочинил доктрину о непротивлении злу $^{91}$ .

Не отличаясь названными особенностями «натуры», мы склонны не продолжать рассмотрение бессчётных подобных негативных и доходящих до экстравагантности осмыслений толстовского наследия.

 $<sup>^{90}</sup>$  Сабиров В.Ш., Соина О.С. Жизнь и смерть, любовь и насилие (духовные истоки метафизической драмы Л.Н. Толстого) // Страсти по Толстому... - С. 195-228.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Ранкур-Лаферьер Д. Был ли Толстой христианином // Л.Н. Толстой и мировая литература. Материалы Международной научной конференции, проходившей в Ясной Поляне. 28-30 августа 2003. – Тула., 2005. - С. 171-193.

Упомянем теперь несколько современных трактовок, заслуживающих большего внимания и доверия.

К.Н.  $\Lambda$ омунов<sup>92</sup> приводит аргументы против не изжитого до сих пор мифа о «двух Толстых» - гениальном жизнелюбце, соотносимом \_ В толстовских образов с дядей Ерошкой ИЗ повести противоречивом, далёком «Казаки», И OTмыслителе, которому соответствует Нехлюдов в романе «Воскресение»<sup>93</sup>. литературоведческий Этот восходит ещё к статьям Н.К. Михайловского (1875), Г.В. Плеханова (1910) и В.Эрна (1912) и, по мнению К.Н. Ломунова, не находит себе подтверждения: Толстой - не реформатор, не философ, но именно мыслитель, причём сильный, «логичный очень последовательный»<sup>94</sup>. другой своей статье95 В K.H. Ломунов подвергает пересмотру воззрения советских исследователей на толстовские определения религии и Бога. Согласно наблюдениям автора статьи, писатель и мыслитель никогда не пересматривал их радикально, но ТОЛЬКО постоянно пытался ДОПОЛНИТЬ соображениями, о чём свидетельствуют его бессчётные записи на эту тему в Дневнике и записных книжках  $1900-x \text{ rr}^{96}$ .

Наибольшей, на наш взгляд, беспристрастности и глубины осмысления теории Л.Н. Толстого о «непротивлении злу насилием» достигли в своих работах Ю.Н. Давыдов<sup>97</sup>, А.А. Гусейнов<sup>98</sup>, Е.Д. Мелешко<sup>99</sup>, О.Б. Ионайтис<sup>100</sup> и М.Л. Гельфонд<sup>101</sup>. К сожалению, все эти

9

 $<sup>^{92}</sup>$  Ломунов К.Н. Духовные искания Л.Н. Толстого (Из истории их изучения и оценки). – Толстой и о Толстом. Материалы и исследования. Вып. 1.-M., 1998.-C. 132-155.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> Там же. – С. 138-141.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> Там же.

 $<sup>^{95}</sup>$  Его же. Концепция Бога в религиозно — философском учении Л.Н. Толстого. — Толстой и о Толстом. Материалы и исследования. Вып. 2. — М., 2002. — С. 176 — 193.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> Там же. – С. 192 – 193.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> Давыдов Ю.Н. Указ. соч.

 $<sup>^{98}</sup>$  Гусейнов А.А. Учение Л.Н. Толстого о непротивлении злу насилием // Свободная мысль.  $^{-}$  1994.  $^{-}$  № 6.  $^{-}$  С.  $^{80}$   $^{-}$  81; Его же. Понятие насилия // Толстой и современный мир: Сб. науч. ст.: В 2 ч. Ч. 1: Идеи Л.Н. Толстого в контексте современной эпохи.  $^{-}$  Тула,  $^{1998}$ .  $^{-}$  С.  $^{32}$   $^{-}$  53.

 $<sup>^{99}</sup>$  Мелешко Е.Д., Гусова С.А. Моральная философия Толстого. – Тула, 2005. – С. 5 – 72; Её же. Философия непротивления Л.Н. Толстого: аргументы разума и аргументы жизни // Толстой и соврем. мир... - С. 8 – 24.  $^{100}$  Ионайтис О.Б. Л.Н. Толстой. «Закон насилия и закон любви»: человек и мир // Яснополянский сборник. – 2006. – Тула, 2006. – С. 147 – 153.

работы характеризует более этико-философская, нежели историко-филологическая направленность исследования.

Г.Я. Галаган $^{102}$ , рассматривая на материале статей  $\Lambda$ .Н. Толстого 1880-1900-х гг. концепции единения и согласия между людьми, общественного мнения, приходит к выводу, что идея «движения от себя к Богу» как связующего людей начала является в указанный период сквозным мотивом всей публицистики Толстого $^{103}$ .

Немалый интерес для нас представляют некоторые посвящённые педагогической работы, теории практике Л.Н. Толстого. Очень ценны, K примеру, наблюдения Н.В. Кудрявой 104, пришедшей к выводу, что Толстой использовал своих В педагогических исследованиях ряд актуальных подходов, включая личностно – деятельностный и синергический<sup>105</sup>. Радует K этой теме CO стороны зарубежных внимание исследователей, таких, например, как Франс Руа или Такуя Хара, охарактеризовавших семантику категорий воспитания образования В И понимании Толстого. По Ф. Руа<sup>106</sup>, относительная свобода учащихся в классе, мнимый «беспорядок», создают «атмосферу <...> естественной структуры, обусловленной жизнью группы и интересом к предложенным занятиям» 107. Толстовская школа, по убеждению Ф. Руа - это живое существо, изменяющееся «каждый год, каждый день, каждый час» И даже склонное K справедливому Xapa<sup>109</sup> «бунту»<sup>108</sup>. Такуя указывает на

 $^{101}$  Гельфонд (Клюзова) М.Л. Критика учения Л.Н. Толстого о непротивлении злу насилием в отечественной религиозно – философской мысли конца 19 – начала 20в.: три основных аргумента // Вопросы философии. –  $^{200}$ 0. - № 10. – С. 121 - 133.

 $<sup>^{102}</sup>$  Галаган Г.Я. Лев Толстой. Закон насилия и закон любви // Sub specie tolerantiae. Памяти В.А. Туниманова. СПб., 2008. - C.428 - 438.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> Там же. – С. 437.

 $<sup>^{104}</sup>$  Кудрявая Н.В. Лев Николаевич Толстой — педагог: от народного учителя Яснополянской школы до учителя жизни // Яснополянский сборник — 2006. — Тула, 2006. — С. 154 — 162.  $^{105}$  Там же. — С. 162.

 $<sup>^{106}</sup>$  Руа Ф. Свобода по Толстому: педагогический опыт и опыт жизни // Лев Толстой и мировая литература: Материалы международной научной конференции, проходившей в Ясной Поляне 28-30 августа 2003г. – Тула, 2005. – С. 249-251.

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> Там же. – С. 250.

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> Там же. – С. 251, 255.

противопоставление в толстовской концепции принудительного характера «воспитания» («сверху людям дают знать») свободному по самому своему определению «образованию», означающему – «делать образ человека»<sup>110</sup>.

Проблема войны и милитаризма в публицистике всесторонне изучена ещё была Л.Н. Толстого Чубаковым<sup>111</sup>. более публикаций Из новых наше привлекло сопоставление внимание парадоксов Толстого публицистики  $\Lambda.H.$ антивоенной «Философическими П.Я. Чаадаева, письмами» проведённое А.А. Слинько<sup>112</sup>. В основном при анализе этой проблемы мы опирались на тексты самого Толстого, так как их антипатриотическое содержание по сей день «барьером остаётся за восприятия» большинства авторов, лишь повторяющих так или иначе выведенное предшественниками, что, уже на наш существенно снижает теоретическое значение их публикаций.

Наконец, теоретическим фундаментом в рассмотрении проблемы «Толстой – публицист о земельной собственности» нам послужили работы Я.С.  $\Lambda$ урье<sup>113</sup>,  $\Gamma$ . И. Щетининой<sup>114</sup>, М.А. Арефьева и М.А. Давыденковой<sup>115</sup> и др.

Таким образом, теоретический фундамент нашего исследования создан целым рядом как отечественных, так и зарубежных исследователей, причём – не только филологов, но и социологов, философов, историков.

111 Чубаков С.Н. Лев Толстой о войне и милитаризме. – Мн., 1973.

 $<sup>^{109}</sup>$  Хара Т. О взглядах Толстого на определение образования и воспитания // Вестник Японского толстовского общества «Зелёная палочка». – Токио, 2004. - № 1. – С. 7 – 12.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> Там же. – С. 12.

 $<sup>^{112}</sup>$  Слинько А.А. Анатомия патриотизма: Л.Н Толстой и П.Я. Чаадаев // Толстой и соврем. мир: Сб. науч. ст.: В 2 ч. Ч. 1. – Тула, 1998. – С. 97 – 104.

<sup>113</sup> Лурье Я.С. Лев Толстой и Петр Столыпин // Звезда. – 1993. - № 1. – С. 164- 173.

 $<sup>^{114}</sup>$  Щетинина Г.И. Лев Толстой как социальный реформатор. – М., 1995.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> Арефьев М.А., Давыденкова А.Г. Социальная философия Л.Н. Толстого (об аграрном вопросе в России) // Философская мысль в России: традиция и современность. – СПб., 1997. – С. 136 – 139.

В данной работе пять глав. Первая из них знакомит мировоззренческими читателя основами деятельности Толстого публицистической Λ.Η. указанный Особое период. внимание уделяется важнейшей ДЛЯ Толстого самого концепции неупотребления насилия в сопротивлении злу. Вторая на самую, выводит глава логически быть больную и не утратившую актуальности тему, связанную с проблемой насилия: критику Толстым социальных зол милитаризма и патриотизма, ведущих к насилию уже в мировых масштабах. Третья же глава большей частью касается критики великим художником и мыслителем vстройства жизни И состояния сознания соотечественников, предлагавшихся им путей решения труднейших проблем эпохи. Отдельное внимание мы уделим здесь проблеме безверия и насилия в буржуазной России, как её рассматривал и теоретически разрешал Л.Н. Толстой. В четвёртой главе нами рассмотрены предложения писателя и публициста по вопросу о земельной собственности в России и мире. Глава пятая, заключительная, толстовскому слову посвящена «ненасильственной революции» - духовном пробуждении религиозному, людей спасении их сознания И K «всемирно-божескому», жизнепониманию, к Разумению Жизни, к Богу, а также попыткам Толстого сделать слово это понятным и популярным, в том числе и в зоологически - «реальной» революционной катастрофы России в 1905 - 1907гг.

\_\_\_\_\_

### Глава 1. Истоки и основы мировоззрения Л.Н. Толстого – публициста 1880 – 1900–х гг.

«Наименьшее, что можно требовать от людей, судящих о чьём-нибудь учении, это то, чтобы судили об учении учителя так, как он сам понимал его».

«Жизнь человека есть стремление к благу; к чему он стремится, то и дано ему: жизнь, не могущая быть смертью, и благо, не могущее быть злом»

( Л.Н. Толстой)

## 1.1. Действительность и характер её влияния на мировоззрение Л.Н. Толстого.

началу 80-х годов XIX века нарастающий великорусских пахарей против нищеты, безземелья, унижений, вызывавший сочувствие всех чутких людей России, соединился нравственно сознании великого писателя и мыслителя с новым для сознанием, религиозным новым пониманием Такое сочетание породило бурю: выражая настроения и чаяния «высоконравственного», по его крестьянина, Лев Николаевич мнению, русского принято утверждать, «обрушился как критикой современные страстной на все общественные, государственные, церковные, экономические порядки, основанные на порабощении масс <...>, на насилии и лицемерии, которые сверху донизу пропитывают всю современную жизнь» 116.

Однако природа не склонна к резкости любых поворотов и переворотов, включая «идейные». В самом деле - мировоззренческие истоки «поздней»

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> Ленин В.И. Полн. собр. соч., 5-е изд., Т. 20. С. 40.

публицистики Толстого лежат далеко за пределами рассматриваемого нами периода. Заглянем ненадолго в эту полуторавековую – и такую близкую - историческую даль...

году 1857-м, вдоволь уже насмотревшись на В рабство, нищету, страдания, невежество, омрачённость и гибель жертв цивилизации в отечестве своём, пройдя службу, Крымскую кавказскую унизительно – неудачные попытки наладить хозяйство и личную жизнь, 28-летний Лев Николаевич, в числе многих в эти же годы, отбросил иллюзию возможности улучшений общественной жизни в крепостнической России. Раз за разом приходилось ему убеждаться в порочности моральных принципов огромного дворян, в их нежелании нравственно очиститься от скверны крепостнической формы рабовладения через сближение с народом и заботу о благе крестьян. И вот он отправляется за ответами на трудноразрешимые вопросы русского бытия в буржуазно-демократическую Европу. Важнейшим Западную из впечатлений поездки он поделился много лет спустя с читателями в апреля 1857г., будучи в Париже, «Исповеди». б пасмурный день, тоскливый, присутствовал OHсовершении государственно-значимого «акта справедливости» социальной гильотинировании убийцы. «Толстая, белая, здоровая шея и грудь. Целовал Евангелие и потом - смерть, что за бессмыслица!..». Единственный разящий удар как будто перерубил благодушную веру молодого художника и жизнелюбца в социальную свободу и разум Запада. «Когда я увидал, вспоминает автор «Исповеди», - как голова отделилась от тела, и то, и другое врозь застучало в ящике, я понял, не умом, а всем существом, - что никакие теории существующего прогресса оправдать этого поступка и что если бы все люди в мире, по каким бы то ни было теориям, с сотворения мира, находили, что это нужно, - я знаю, что это не нужно, что это дурно и что поэтому судья тому, что хорошо и нужно, не то, чт $\mathbf{o}$  говорят и делают люди, а я со своим сердцем $^{117}$ .

Итак, Толстому суждено было отбросить суеверия демократии и прогресса «гражданственности» и «правовых свобод» в ту эпоху, когда его соотечественники лишь только успели заразиться этой ложной верой.

«Другой случай сознания недостаточности для жизни суеверия прогресса – вспоминает писатель, - была смерть моего брата. Умный, добрый, серьёзный человек, он заболел молодым, страдал более года и мучительно умер, не понимая, зачем он жил, и ещё менее понимая, зачем он умирает. Никакие теории ничего не могли ответить на эти вопросы ни мне, ни ему во время его медленного и мучительного умирания» 118.

Отвлекаясь нестерпимых раздумий, OTНиколаевич обратился в 60-е и первой половине 70-х гг. хозяйству, семье, педагогической деятельности, усиленному писательству. Но всё это не могло вполне мучительных избавить его OT периодов уныния, «остановки жизни» 119.

П.И. Бирюков отыскал в своё время в личном архиве  $\Lambda$ .Н. Толстого набросок его предисловия к новой, только что задуманной книге, свидетельствующей о том, что писатель уже в 1874г. признавал «необходимость религии как основы жизни» 120.

Толстой обретает веру. Для верующего же человека жизнь не может быть зло и бессмыслица, горькая ничтожность, ибо она – Божья, добро в ней – от дел, от усилий любовного служения ближним, а значит – Богу. Примечательно здесь определение того, что есть зло, с мирской точки зрения, данное Толстым в письме другу Н.Н. Страхову от 13 ноября 1876 года: «Зло есть то, что разумно с мирской точки зрения. Убийство, грабёж,

там же. Там же. С. 129.

 $<sup>^{117}</sup>$  Толстой Л.Н. Исповедь // Толстой Л.Н. Закон насилия и закон любви. — М., 2004. — С. 127 (Выделение наше. — Р.А.).

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> Там же.

 $<sup>^{120}</sup>$  Бирюков П.И. Биография Л.Н. Толстого: В 2-х кн. – Кн. 1. – М., 2000. – С. 431.

наказание, всё разумно – основано на логических выводах. Самопожертвование, любовь – бессмыслица»<sup>121</sup>.

наблюдаемых Признание проявлений ЗЛОМ им «мирской разумности» было прорывом разумного сознания Л.Н. Толстого к христианству, K пониманию жизни, для которого вера не надстройка над материальным положением, не способ отправления интеллектуальных ИЛИ психо-эмоциональных потребностей, а неколебимое основание всех дел жизни. такого, истинного, Возможность христианства Николаевич обнаружил, сблизившись в 1877 – 1878 гг. с «людьми верующими и трудящимися», с народом. Эти смерти, ΛЮДИ «знали СМЫСЛ жизни И трудились, переносили лишения и страдания, жили и умирали, видя в этом не суету, а добро» 122. Таких людей полюбить, и важнейший было, переворот ОТР совершился. «Со мной случилось то, - пишет Толстой, что жизнь нашего круга - богатых и учёных - не только опротивела мне, но потеряла всякий смысл. Все наши действия, рассуждения, науки, искусства - всё это представало мне как баловство. Я понял, что искать смысла в этом нельзя. Действия же трудящегося народа, представились творящего жизнь, мне настоящим делом. И я понял, что смысл, придаваемый этой жизни, есть истина, и я принял его» <sup>123</sup>.

Утвердившееся В эпоху первого пришествия капитализма устройство жизни «ТИЛЕ» российского общества справедливо представлялось  $\Lambda$ .H.Tonctomy противоестественным, всё более совместимым, по ходу «прогресса», разве что с повальным суицидом на свалке роскоши буржуазно-обывательского быта, здоровой, мудрой и радостной жизнью большинства неискалеченной Обшение C природой, свободный, радостный, полезный другим благополучие покой, независимые толщины И OT

<sup>121</sup> Цит. по.: Бирюков П.И. Указ. соч. Кн. 1. С. 431.

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup> Исповедь. Указ изд. – С. 155.

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> Там же. С. 156.

кошелька, семейное счастье, «любовное общение со всеми разнообразными людьми мира» - всего этого был лишён в те времена стандартный обитатель буржуазнокапиталистической социальной среды. развитие техники и технологий, массовая урбанизация лишь усугубляли положение. Вместо открытого неба, солнышка, свежего ветра, общения с первозданной природой, растениями и животными, городской человек видел истинную жизнь лишь «из коляски или вагона». И ТОЛЬКО медленно И мучительно погибавшие фабричные рабочие, но и лица, занимавшие высокие иерархии общественной ступеньки В капиталов и земель, послушные их воле управляющие и чиновные банкиры, приказчики, военные И государства - все эти несчастные были, по выражению «приставлены» к нерадостной, каторжной Спасения всем этим людям, и полезным работе<sup>124</sup>. представителям «верхушки», труженикам, И Толстой-публицист и в 1880-е, и последующие годы.

Стоит подчеркнуть здесь, что Лев Николаевич возражал против решительно отождествления воззрений на прогресс и цивилизацию с взглядами французского мыслителя Жан-Жака Руссо (1712 - 1778), призывал, известно, который как вернуться всеобщего «естественному состоянию» равенства И свободы людей, якобы существовавшему в далёком Сентиментальное молшоцп человечества. недоверие полурелигиозная мифического разуму, вера В непорочного» человека, идущая «изначально дохристианской эры выдумка о некоем «общественном договоре» все ЭТИ аспекты мировоззрения философа французского повлияли, писателя И несомненно, на становление мировоззрения юного Льва Николаевича, но отнюдь не сделались его важнейшей частью. Не идентична у Руссо и у Толстого и критика городской культуры (тем более что мыслители стали до чрезвычайности разных свидетелями

-

 $<sup>^{124}</sup>$  Толстой Л.Н. Полн. собр. соч. Т. 23. С. 419-420.

особенностей её развития в две разные эпохи). Вот запись Л.Н. Толстого в Дневнике от 1905г.: «Меня сравнивают с Руссо. Я много обязан Руссо и люблю его. большая разница. Разница та, ЧТО цивилизацию, отрицает всякую Я же отрицаю лжехристианскую. То, что называют цивилизацией, есть рост человечества. Рост необходим, нельзя про него говорить, хорошо это или дурно. Это есть, - в нём жизнь. Как рост дерева. Но сук или силы жизни, растущие в суку, не правы, вредны, если они поглощают всю силу роста. Это - с нашей цивилизацией» 125.

«Суком», который «поглощает всю силу роста», Толстой считал паразитический, разрушающий разум и жизнь характер современной ему машинной цивилизации, иначе говоря, - некоторые её уродливые извращения, подобные слишком длинному и корявому суку живого дерева.

Заслуживает внимания следующее И замечание писателя, свидетельствующее о совсем не руссоистском признании им возможного блага цивилизации: «железные дороги, телеграфы, пресса» не только дают «могущественное орудие В руки Чингис-Хана» (правительства. P.A.), но C другой стороны, И, «соединяют людей В ОДНОМ И TOM же сознании». вследствие чего народ «не может уже быть принужден повиноваться существующему правительству» 126.

\*\*\*\*

Фундамент «поздней» публицистики Л.Н. Толстого – религиозное научение о доброй и разумной жизни, открывшейся писателю с обретением веры. А не верить и жить, переживая свои и окружающие трагедии российского бытия, не имея опоры в себе, - стало для него мучительно-невозможным.

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> Толстой Л.Н. Полн. собр. соч. Т. 55. С. 145. <sup>126</sup> Там же. Т. 38. С. 165; Ср.: 38, 161.

#### 1.2. Идейные истоки и смысл теории Толстого о непротивлении злу насилием.

**И** всё же, если говорить о толстовском неприятии юношеского TO здесь влияние взглядами Руссо вне сомнений. После того как Толстой в конце пятидесятых годов 19 века надолго поселился в Ясной Поляне, он попытался организовать школу для крестьянских детей, где сам выступил в роли учителя и воспитателя. Обучение в школе шло под влиянием идей Толстой Pycco, которые, впрочем, ДОПОЛНИЛ собственными соображениями, основанными на знании сельского быта и психологии крестьян. Толстой предложил осуществить реформу школы, сделать её государственным учреждением, общественным. Главное обучении ДЛЯ него В И чтобы учитель любил своё воспитании И просто старался сформировать учащихся, a не У учащихся полезные знания<sup>127</sup>.

журнале издававшемся 1862г. ИМ  $\mathbf{B}$ Поляна» Толстой критиковал систему образования в России, считая, что школы и университеты отрывают людей от жизни, а не приближают к ней.

Толстой попытался на практике осуществить систему воспитания, изложенную Руссо в «Эмиле». По его мнению, «единственный метод образования есть опыт, а единственный критериум его есть свобода» 128. этом он призывал основываться на природных задатках обучаемых, на их изначальном совершенстве: «человек родится совершенным, - есть великое слово, сказанное Руссо, и слово это, как камень, останется твёрдым и истинным. Родившись, человек представляет первообраз гармонии правды, красоты добра»<sup>129</sup>. В дальнейшем человек теряет эту гармонию, считает Толстой, а воспитание портит человека. Поэтому нужно лишь не мешать свободному развитию ребёнка,

 $<sup>^{127}</sup>$  Его же. Педагогические сочинения. – М., 1953. – С. 342.  $^{128}$  Толстой Л.Н. Собр. соч.: В 22-х т. Т. 16. – М., 1983. – С. 28.

<sup>129</sup> Там же. – Т. 15. – С. 31.

нужно предоставлять ему больше свободы, самостоятельности, инициативы в обучении и вообще в понимании жизни. Роль учителя сводится при этом к роли помощника, собеседника, а роль наставника, применяющего методы принуждения и насилия, Толстой решительно отвергает.

Ни в чём, как в воспитательных действиях учителей сказывается большей не В вредоносное давление ребёнка мира на взрослых, каждый из которых, зажатый в своём общественном положении банкира, царя, купца, жулика, политика, рабочего, нищего, профессора и т.п., завидует детской свободе и чистоте, возводя свою зависть «в принцип и теорию»  $^{130}$ . «Я убеждён, - пишет Л.Н. Толстой в статье "Воспитание образование", И года может с таким воспитатель ТОЛЬКО потому заниматься воспитанием ребёнка, что в основе этого стремления лежит зависть к чистоте ребёнка и желание сделать его похожим на себя, то есть более **испорченным**». (Выдел. наше. – Р.А.).

Но что же должно стать содержанием свободных и воспитания образования? ненасильственных И Накануне состоявшейся 14 сентября 1909г. беседы с учителями земских школ Λ.Η. народными подготовил статью «В чём главная задача учителя?», журнале «Свободное напечатанную  $\mathbf{B}$ 1910г. В воспитание». Здесь Толстой называет «великим грехом» взрослых воспитателей внушение детям В беззащитности от обмана «коварной ΛЖИ», «извратит всю их последующую жизнь» 131. Известно, что к таковой лжи «поздний» Толстой относил религиозные и государственно-патриотические суеверия и догмы, всегда внедряемые в массовое сознание обитателей государств, и всегда начиная с детства. Истиной же для земной до конца его жизни оставалась христианская религиозная нравственность,

1

 $<sup>^{130}</sup>$  Его же. Пед. соч. – Указ. изд., - С. 243.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> Толстовский листок. Толстой и о Толстом. – Вып. 11. – М., 2000. – С. 145.

формирующая у человека ряд убеждений и привычек: любить Бога ближних, И И никого помогать насильничать, не ругать, ΜRДЭΙΛ воздерживаться от табака, водки, блуда, осуждения друг друга<sup>132</sup>. В опубликованном письме В.Ф. Булгакову 1909г. Л.Н. Толстой утверждает со всей 1 мая любые категоричностью, знания будут ЧТО забавой» без «праздной вредной И «разумного религиозно-нравственного учения, поставленного основу образования» 133. Причём, так как личный пример взрослых учителей действует ПОСТУПКОВ на нравоучений, проповедей и ОН сильнее не поэтому противоречить передаваемым им знаниям о Будде, Моисее, Христе или апостоле Иоанне<sup>134</sup>.

образом, толстовская педагогика ненасилия имеет прочный религиозный фундамент. Не менее прочны и её научные основания. Исходя из практических наблюдений  $\mathbf{B}$ своей Яснополянской школе, Толстой пишет, что «свободный порядок» в школе страшен только тем учителям, которые сами условиях воспитаны по-другому В «недостатка уважения к человеческой природе» 135. Людям, в отличие от животных, не дано внерациональных возможностей следовать некоторым законам, ПО которым Невежество ТУ Божий мир. влечёт омрачённость бессилия, чревата контрпродуктивными которая поспешно (чтобы мешала совесть) не совершаемыми горе-педагогами той же И  $\mathbf{C}$ поспешностью рационализируемыми ими  $\mathbf{B}$ духе постулатов «традиционной педагогики». Как следствие, заражаются омрачённостью сознания ученики, препятствует уменьшению их невежества. Ведь дети человеческие находятся ближе к естественным законам; им доступно независимое от степени развития «чувство добра»; BOTправды, красоты И почему

-

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup> Толстовский листок...- Вып. 11. – С. 145.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> Там же. – С. 142.

 $<sup>^{134}</sup>$  Там же; Толстой Л.Н. Пед. соч., Указ. изд. – С. 404 - 405.

<sup>&</sup>lt;sup>135</sup> Его же. Пед. соч., - Указ. изд. – С. 157.

возмущаются и ропщут, <...> не верят в законность ваших звонков, расписаний и правил»<sup>136</sup>.

Практика «традиционных» методов воспитания и казённых заведениях,  $\mathbf{B}$ неотделимая принуждений, продуцирует всё новые И поколения рабов и прислужников того социального устройства, в котором находят место нечеловеческие проявления господства-подчинения. Толстого возмущала косность и безответственность педагогов в решении (точнее – в нерешении) этой проблемы. Думается, можно полностью согласиться с выводом педагога и публициста о том, что, ради надежды на будущее человечества, «мир простых, людей независимых самообманывания оставаться чист OT И преступной TO, ОТР чувство мести становится  $\mathbf{B}$ справедливым, как скоро его назовём наказанием» 137.

Начиная с 60x гг. XIX века, идея эта долго и упорно присовокуплялась к подозрительно длинному перечню заблуждений «гениального ошибок И художника». Неожиданный ответ критикам Толстого дала новая второй парадигма половины века. эволюционно-синергетическая. Открытия естествознании предопределили появление во второй научной новой половине века картины произошёл, как пишет об этом В.А. Тестов, «переход от образов порядка к образам хаоса», получили развитие идеи недетерминированности, непредсказуемости путей эволюции сложных открытых систем, обменивающихся окружающим миром веществом, энергией информацией 138. В необратимом саморазвитии системы незапланированные происходят случайные (флуктуации), кардинально процессы могущие преобразовать систему, вывести её на качественно иной уровень самоорганизации. Если случайные отклонения усилятся, система может в такой переломный момент

136 Там же. – С. 157-158, 334.

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> Там же. – С. 162.

 $<sup>^{138}</sup>$  Тестов В.А. «Жёсткие» и «мягкие» модели обучения / В.А. Тестов. — Педагогика. - № 8. — 2004. — С. 35.

(точка бифуркации) перейти на более высокий уровень упорядоченности, или же принять хаотический характер – до следующей бифуркации<sup>139</sup>.

А ведь своими наблюдениями над такой сложной Толстой системой Λ.Η. делился C читателями журнала «Ясная Поляна» издававшегося им середине XIX столетия, причём простыми и понятными словами! Система эта - его Яснополянская точнее - её ученики. Иногда, писал Толстой-педагог, дисциплина на уроках ослабевает, и «нам кажется, беспорядок растёт, делается всё больше и больше, и нет ему пределов, кажется, ОТР нет другого прекратить его, как употребить силу, - а стоили только подождать, и беспорядок (или оживление) самоестественно улёгся бы в порядок, гораздо лучший и прочнейший, чем тот, который мы выдумаем» 140.

Процесс самоорганизации нельзя форсировать: это будет насилием, которое можно уподобить тому, «как грубая рука человека, желая помочь распуститься цветку, стала бы развёртывать цветок за лепестки и перемяла бы всё кругом»<sup>141</sup>. Это сравнение не столь поэтично, СКОЛЬ великолепно СВОИМ указанием естественность ЭВОЛЮЦИИ  $\mathbf{B}$ системном И скачков саморазвитии. Воспитание человека есть ДΛЯ  $\Lambda$ .H. самораскрытия Толстого процесс его природных дарований, подобный распусканию цветка. Мерилом эффективности воспитания оказывается при ЭТОМ приобретение воспитанником богатства, ДУХОВНОГО высоких нравственных качеств.

Как и любое человеческое сообщество, «общество, составляющееся из школьников»<sup>142</sup> есть сложная система, подчиняющаяся своим законам саморазвития, которые учителю нужно только признавать и разумно использовать в своей природосообразной работе. Но, подобно тому как «лишь отдельные энтузиасты

<sup>139</sup> Там же

 $<sup>^{140}</sup>$  Толстой Л.Н. Педагогич. соч. – Указ изд. – С. 157.

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> Там же. – С. 185.

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> Там же. – С. 157.

пытаются перейти от теории к практике», в которой цель обучения могла бы носить неконкретный характер и вести к ней могли бы разные пути<sup>143</sup>, точно так же и практика социальной ненасилие как безусловно, неконкретной, благой HO, целью) безоговорочно признаётся ΛИШЬ отдельными энтузиастами.

Зато сохраняют своё влияние доводы скептиков и противников концепции неупотребления насилия сопротивлении злу, не блещущие, впрочем, новизной: в основной своей массе они предъявлялись ещё самому Толстому. Все они неизбежно представляют читателю непротивлении толстовскую идею 0 насилием фальсифицированном виде, В виде заведомо редуцированной формулы 0 «непротивлении несопротивлении, даже - покорности и потакании злу.  $M.\Lambda$ . Гельфонд $^{144}$  сводит все достаточно однообразные возражения Толстому к трём основным аргументам:

1.«Аргумент бегства сводящийся OTзла», обличению неверного понимания Толстым природы зла действительной И весьма коварной промышляющей мире. В условиях постоянного В противостояния приходится C этой «СИЛОЙ» ΛЮДЯМ прибегать к ряду принуждений по отношению друг к другу (по И.А Ильину, вплоть до смертной казни) и это, будучи насилием, не будет злом<sup>145</sup>. Л.Н. Толстой возразил на это в том духе, что знать наверняка, что есть зло и не-зло может только Бог, а не люди, применяющие наси $^{146}$ .

2. «Аргумент целесообразности»: насилие эффективно и легитимно в случае защиты слабого и неэффективности других методов борьбы со злом. Тот же И.А. Ильин настаивает на том, что Л.Н. Толстой несправедливо смешивает злобное насилие против

-

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> Тестов В.А. Указ. соч. – С. 37.

 $<sup>^{144}</sup>$  Гельфонд (Клюзова) М.Л. Критика учения Л.Н. Толстого о непротивлении злу насилием в отечественной религиозно-философской мысли конца 19 – начала 20вв.: три основных аргумента // Вопросы философии. -2009. - № 10. - С. 121 -133.

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> Там же. – С. 122 – 125.

<sup>146</sup> Там же. – С. 125.

злодея и оправданное понуждение его к добру, не меру, крайнюю уничтожение исключающее, как Толстой считает злодея<sup>147</sup>. такую «эффективность» уподобляя иллюзорной, насилия его применение единственным огнём «тушению «RH7O a пресечения зла признаёт «делание добра за зло всем безо всякого различия»<sup>148</sup>. К тому же, подчёркивает писатель, цели практические, для которых выбирается насилие, обманчивы, а «для духовной цели нужно непротивление цели» <sup>149</sup>. достигаются невидимые Так подобная аргументация «от целесообразности» вообще недопустима между христианами.

3. «Аргумент жертвы», имеющей безусловное право на защиту от насильника. Однако Толстой и в этом случае намекает на маловерие своих оппонентов: предполагаемые последствия действий злодея, как и его собственная судьба, ведомы только Богу, а не людям, и должны пребывать только в Его ведении<sup>150</sup>.

«Ударную мощь» последнего аргумента Соловьёв И.А. Ильин усиливают, представляя ситуацию: крайнюю невинный ребёнок жертва дюжего разбойника, случайного a  $\mathbf{B}$ роли свидетеля преступления - самосовершенствующийся, и потому принципиально «не противящийся» моралист -«толстовец». Конечно, убийце можно подставить свою, беззащитную, целесообразнее СТОЛЬ грудь, но остановить его именно насилием, и как можно быстрее, не рассуждая. Ответ Толстого был неожиданен и крайне неприятен оппонентам своей остроумной меткостью. подчеркнул, Публицист «занимает ЭТИХ ОТР желающих оправдать насилие, судьба никак воображаемого ребёнка, a судьба, своя СВОЯ вся

14

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> Там же. – С. 125 - 127.

 $<sup>^{148}</sup>$  Толстой Л.Н. В чём моя вера? (Цит. по тексту анализируемой статьи. - С. 127).

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup> Его же. Философский дневник. 1901 - 1910. - M., 2003. - C. 282 (Цит. по тексту статьи. - C. 127).

 $<sup>^{150}</sup>$  Там же. – С. 128 - 132.

основанная на насилии жизнь, которая при отрицании насилия не может продолжаться»<sup>151</sup>.

Не стоит порицать  $\Lambda$ .Н. Толстого за столь очевидный предмета дискуссии для осуждения участников: они сами слишком долго напрашивались на такой  $M.\Lambda.$ Гельфонд ответ великого мыслителя. отечественной критике констатирует, что в теории времён её появления Толстого, со И ДО сего безапелляционность превалируют И попытки позиционировать всё «противотолстовское» как окончательный приговор, исчерпывающе разрешающий вопросы $^{152}$ . Между тем, спорные «НИ известных версий критики идеи непротивления лишена собственных противоречий», а аргументы обеих «сторон» в данном споре – «теоретически паритетны» 153.

«отрицающей» Достойный ответ толстовское научение стороне дало не одно упомянутое естествознание. Наблюдения психолога XX столетия Э. Фромма убедительно доказывают, что вся философия сторонников наказания, войны или даже «необходимой обороны» не выдерживает проверки реальностью, которой «чисто оборонительная агрессия очень легко смешивается с необоронительной деструктивностью и садистским желанием господствовать <...>. И когда это революционная наступательность происходит, перерождается свою противоположность В воспроизводит ту самую ситуацию, которую должна была уничтожить» 154. Это – почти дословное повторение одной из идей финального философского труда Л.Н. (1910): порядок в «Путь жизни» обществе держится не насилием, a общественным мнением, извращается «примером которое дурной жизни» общественной «верхушки»; так ОТР «деятельность

-

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Толстой Л.Н. Неизбежный переворот // Толстой Л.Н. Закон насилия и закон любви. – М., 2004.  $C_{\rm c}$  010

 $<sup>^{152}</sup>$  Гельфонд (Клюзова) М.Л. – Указ. соч., - С. 133.

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup> Фромм Э. Анатомия человеческой деструктивности. – М., 1998. – С. 262-263.

насилия ослабляет, нарушает то самое, что она хочет поддерживать» 155.

Иллюстрацией этого тезиса Л.Н. Толстого может российском реакция обществе В знаменитый его памфлет против смертных казней «Не могу молчать». Вперемежку с дежурными похвалами, деятелей либеральной (и шедшими основном от В прочей) оппозиции правительству, в адрес 80-летнего писателя шли и более искренние, хотя и анонимные, злобные отзывы: «Как он, подлый, старый лицемер, английский шпион, смеет писать против наказаний разбойников? <...> Что ты, безумный мертвец, мелешь? "Нельзя молчать!" <...> Ах, ты, подлый лгун, лицемер, английский прихвостень, жидовский наймит!» (37, 357) предпочитали Вот так "откликаться" твёрдых, немногочисленные ΛЮДИ традиционных убеждений, то есть те, кто бы должны были стать в те ДЛЯ страны годы единомышленниками революционной борьбе Толстого В C угрозой, изуверством, уничтожением русских традиций и пр. Но в том и состоит трагедия Толстого-публициста, что именно консерваторы настолько не поняли (и по сей день предпочитают не понимать) его, что убеждены в деструктивно-нигилистической направленности его общественно-публицистических выступлений, безбожии и сектантстве их автора. Недаром столетнее фактическом отлучении удержание Толстого В «православных» сопровождается критиками, церкви более стилистически сдержанными, процитированное выше, но близкими ПО идеям скрытой неприязни, а началось, как мы знаем, также с анонимных откровенностей типа: «Теперь ты предан анафеме и пойдёшь по смерти в вечное мучение и издохнешь как собака... анафема ты... старый чёрт... ΠΌΟΚΛЯΤ будь»<sup>156</sup>. Ещё раз подчеркнём, современная «христианская» Россия изменила только

 $<sup>^{155}</sup>$  Толстой Л.Н. Путь жизни. — М., 1993. — С. 167.  $^{156}$  Толстой Л.Н. Ответ на определение Синода // Толстой Л.Н. Не могу молчать. — М., 1985. — С. 434.

внешний стиль взаимоотношений с Толстымпублицистом (ведь некому уже адресовать ругань и угрозы!), но не характер и содержание «претензий» к великому своему «дьяволу» и «прохвосту»<sup>157</sup>...

Неудержимое, ИТРОП инстинктивное, искажение истины непротивления как в защищаемой Толстым сознании, массовом, так И  $\mathbf{B}$ научном отказ признания социальной значимости евангельского «не противься злому» (Мф, 5, 39), - всё это, как справедливо резюмирует Ю.Н. Давыдов, прискорбнейше свидетельствует о том, что «в России времён "позднего" Толстого уже не представляли, как правило, никакого другого противления злу, кроме насильственного» 158. вывод автора XXДумается, данный конца царской России справедлив не ТОЛЬКО ДЛЯ прошлого века, но, во многом, и для современного положения дел, и не только в России.

Известно, что сам Л.Н. Толстой в начале XXв. себе «неизбежный» представлял революционный пробуждение переворот как религиозное трудящихся и эксплуатируемых к жизнепониманию, совместимому C христианством  $\mathbf{B}$ его неизвращённом многовековыми толкованиями, значении. А такое понимание себя в отношении к Богу и миру требует только ненасильственного сопротивления делателям «ЗЛОГО»: нравственного воздержания OT делах И мирного проповедания  $\mathbf{B}$ ИΧ неправды их жизни. О возможности такого характера будущей революции писатель судил, в основном, по многочисленным беседам с умными, нравственными, верующими людьми трудового народа, с которыми имел честь и удовольствие быть знакомым. Всегда упуская из виду русскую интеллигенцию, Толстой недооценил тот разум, ВОЛЯ И совесть революционных деятелей, лучших людей но И консервативных взглядов были время уже В TO

1

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> Там же

 $<sup>^{158}</sup>$  Давыдов Ю.Н. Макс Вебер и Лев Толстой // Вопросы литературы. — 1994. - №1. — С.78.

отравлены, парализованы языческой, безумной идеей организованного человекоубийства, одоления орудием зла того, что им представлялось «злом». Именно такие люди, верящие в мнимую прогрессивно-движительную роль насилия в истории и в человеческой жизни (а такая вера – опаснее и губительнее, нежели простой атеизм!), были и остаются злейшими врагами и человечества, и религии, и мирной жизни на земле.

« ... Волки, зайцы могут жить без религии, - писал Л.Н. Толстой в 1907г., - человек же, имеющий разум, такое орудие, которое даёт ему огромную силу - если без религии, живёт подчиняясь СВОИМ животным становится инстинктам, самым ужасным вредным особенно для себе подобных» <sup>159</sup>. А годом позже Д.П. Маковицкий зафиксировал следующее суждение великого мыслителя:

«Камень подчиняется закону сцепления частиц и Растения прибавку K тяготения.  $\mathbf{B}$ ЭТИМ подчиняются закону роста. Животные, кроме этих трёх законов, подчиняются закону взаимного общения. Для прибавляется новый закон непротивления злу. Люди, которые не хотят знать этого закона (т.е. сознательно повиноваться emy. - P.A.на животной ступени превращают остаются И человеческое общество B0ОТ-ОТР уродливое, безобразное» 160.

Взаимная борьба – закон животной жизни, а не общественной, человеческой, поэтому войны, революционное насилие или судебное преследование людей людьми же оправданы быть не могут <sup>161</sup>. Теория Толстого, по мысли А. Гусейнова, призывает стараться «отделить человека, совершающего зло, от самого зла» <sup>162</sup>, поняв его заблуждения и соблазны, и искоренять не

\_

 $<sup>^{159}</sup>$  Толстой Л.Н. Полн. собр. соч.: В 90 т. - Т. 37. - С. 357. (Далее ссылки на это издание следуют в тексте, с указанием в скобках тома и страницы: 37, 357)

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup> Маковицкий Д.П. Яснополянские записки // Лит. наследство. – М., 1979. Т. 90. Кн. 3. С. 175 – 176.

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup> Толстой Л.Н. Путь жизни. – M, 1993. – С. 174.

 $<sup>^{162}</sup>$  Гусейнов А. Учение Л.Н. Толстого о непротивлении злу насилием // Свободная мысль. -1994. - №6. –С. 81.

«злодеев», а эти соблазны и заблуждения в себе и других. Посвятив этому свои силы, всякий истинный борец со злом «увидит перед собой такую огромную деятельность, что никак не поймёт даже, зачем ему для его деятельности выдумка о разбойнике» 163.

Начиная с трактата 1882-1884 гг. «В чём моя вера?» и вплоть до упомянутой выше книги «Путь жизни» Л.Н. Толстой нигде и ни разу не говорит о несопротивлении покорности, потакании) злу. Непротивление толстовской коннотации есть противоположность несопротивлению, бессильному смирению со злом. За выражению Ю.Н. Давыдова, ним, по «МОЩЬ **универсума Добра,** то есть Бога» 164, соединяющая людей для действенного одоления истинных человечества.

«Я говорил, - поясняет Толстой в "Трёх притчах", - что, по учению Христа, вся жизнь человека есть борьба со злом, противление злу разумом и любовью, но что из всех средств противления злу Христос исключает одно неразумное средство противления злу насилием, состоящее в том, чтобы бороться со злом злом же» 165.

#### 1.3. Историзм и идеализм (исповедание веры).

**У**же в эпилоге к роману «Война и мир» Толстой признал, что законы общественного развития не зависят сознания людей, не И «Движение государственных лидеров и полководцев. народов, утверждал он, - производит не власть, не умственная деятельность, даже не соединение того и другого, как то думали историки, но деятельность всех людей, принимающих участие  $\mathbf{B}$ событии соединяющихся всегда так, что те, которые принимают

 $<sup>^{163}</sup>$  Путь жизни. – Указ изд. – С. 175.

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup> Давыдов Ю.Н. Указ. соч. – С. 99.

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> Толстой Л.Н. Три притчи // Толстой Л.Н. Собр. соч.: В 20т., - М., 1964. – Т. 12. – С. 310-311.

наиболее прямое участие в событии, принимают на себя наименьшую ответственность, и наоборот» 166.

Признавая, подобно Гегелю, неизбежность того, что уже совершилось в истории, автор «Войны и мира» смело отвергал гегельянство при решении человеческой деятельности. Он не подчинил понятие «необходимости». ОИТЯНОП Свобода, Толстому, есть «сущность жизни в сознании человека», необходимость же сопутствует подлинной разумности: знаем о жизни людей, есть МЫ известное отношение свободы к необходимости, то есть сознания к законам разума» 167. Исторические события могут зависеть от «географических, этнографических или экономических условий», но никак не от воли тех которые установили соответствующий условиям образ правления, произвели войну, революцию или любое другое «движение народа» <sup>168</sup>.

констатировать, Приходится ОТР именно ЭТИ воззрения, резко оппозиционные прогегельянским славянофилов-почвенников настроениям И многих 60-70-x консерваторов  $\Gamma\Gamma$ . XIX столетия ПОЛУЧИЛИ наибольшее развитие в дальнейшем творчестве Л.Н. Толстого.

Итак, движением общества, если оно благо и (или) прогрессивно, управляют не мудрецы, вознесённые на славы общественные гребнях мирской лидеры, «законы разума» передовых людей народа. Настаивая на этом тезисе, писатель, по сути, клал в основу трактовок множества явлений общественной жизни сознание как своего рода базис исторического процесса. «Наблюдая явления мира вне себя, - рассуждал он в духе глубоко осмысленного и любимого философа И.Канта, - человек закономерность: стройную всё определено причинами и следствиями, и ту же закономерность он хочет перенести в мир жизни людей (истории), забывая,

 $<sup>^{166}</sup>$  Толстой Л.Н. Собр. соч.: В 12т. – М., 1958. – Т. 7. – С. 337. Там же. - С. 351.

<sup>168</sup> Там же. – С. 355.

что явления в жизни людей происходят в нём, в его воле и поэтому извне определены быть не могут» (54, 79).

История в её подлинном содержании движется не рациональным планам, доктринам или навязываемых другим отдельных людей, людям. убеждению Л.Н. Толстого, человеческая ПО нравственность движет историю, а не движима ей; она не подчиняется каким-либо временным политическим, идеологическим или военным целям, как не подчинится небесное земного светило воле Исторический выбор, встающий перед всеми и каждым, основывается не на статьях законов или параграфах инструкций, соединяющих человечество a на нравственных законах. Прежде всего - на древнем, христианством воспринятом ранним принципе, которому Толстой возвращался многократно: «Не делай другим того, чего не хочешь, чтобы тебе делали» (34, 257).

На закате своей жизни и за несколько лет до чудовищных потрясений в политической жизни России Λ.Н. Толстой так же указывал, что «знание политической есть дело простого И даже любопытства», а «важна история, т.е. движение мысли религиозной, нравственной и её отражение в складе жизни народов» (81, 260). В написанной в это же время, прискорбно неоконченной неизвестной И современникам статье «О социализме» (1910) Толстой, «научный социализм», T.H. невозможность существования объективных общественного развития, следуя которым можно было социалистического бы достигнуть переустройства общества. Он имеет в виду «особенные свойства разума воли, которыми обладают только люди», которых «имеющие в будущем сложиться экономические формы жизни человеческих обществ <...> так же мало могут быть предвидены и определены, как и будущее положение каждого отдельного человека» (38, 426-427).

заслугу Л.Н. Толстому обращение Ставя достаточного внимания на развитие религиознонравственной мысли как истинное содержание исторического процесса и подлинный предмет научного изучения, отметим в то же время, что насущно необходимую критику исторического материализма он так и не довёл до должной убедительности, при которой аргументы обычно «перевешивают» риторику.

страданий Основную причину человеческих Толстой **увиде**л не В бедственном положении «пролетариата» эксплуататорских И не  $\mathbf{B}$ происках «классовых врагов», а в отсутствии у тех и у других требуемых временем И жизнью религиознобытия нравственных основ И критериев соответственно, утрате ими его смысла. Ведь корнем нравственных принципов поведения людей всегда была быть должна религия (вера), TO есть установленное в соответствии со здравым смыслом, отношением K миру конечному И современными знаниями человека, его

отношение к окружающей его *бесконечной* жизни и к её первооснове – Богу, которое связывает его временную жизнь с этой бесконечностью, придаёт ей смысл, неуничтожимый плотской смертью, и руководит его помыслами и поступками посредством открывающихся ему и выражающих волю и замысел Бога правил доброй и разумной жизни<sup>169</sup>.

Поведение людей в мире неизбежно различается в Bepa, зависимости OT ИХ веры. направляющая деятельность человека, не может быть не согласна с существующими знаниями ИΛИ иррациональна. «Напротив того, утверждения настоящей веры, хотя и могут быть доказаны, никогда не только не содержат в ничего противного разуму И несогласного знаниями людей, а всегда разъясняют то, что в жизни

-

 $<sup>^{169}</sup>$  Толстой Л.Н. Избранные философские произведения. М., 1992. – С. 20, 48; Его же. Записные книжки. –М., 2000. - С. 133; Его же. Об истине, жизни и поведении. (Круг чтения). – М., 2002. – С. 17.

без положений веры представляется неразумным и противоречивым» <sup>170</sup>.

«остатков суеверий Ложных вер, древнего невежества»<sup>171</sup>, было и есть немало, но каждая из них есть лишь «вера доверия тому, что говорят люди» $^{172}$ , то есть то есть вера в людей и их земных идолов а не в Бога. Это не дерзание духа, но, скорее, адаптация сознания к «единой колее», следование по конфликты острые C социокультурным исключает окружением индивида и ведёт его к наибольшему плотскому уюту и благополучию. Этим ли путём шёл Христос? Мохаммед? Будда? Нет, вера истинная руководительница поступков индивида, превосходящих (с позиции совпадения с идеалом Божественной воли) доступный для всего сообщества уровень. Она может отвращать, но способна и объединить людей. Такая вера открывалась и открывается «самым мудрым и доброй жизни людям всех народов», учителям человечества, и сводится она к учению о том, «что такое жизнь и что в этой жизни надо и чего не надо делать» 173. И это не только этика, а самая ясная, необходимая, свободная ото лжи и путаницы, настоящая философия: «Религия есть всем понятная философия. Философия же - это доказываемая и потому запутанная религия» 174.

Истинная, **соединяющая** людей религия, слово Божие, а не теоретизирования праздных людей, всегда может определить, «что и зачем нужно изучать, что прежде, и что после»<sup>175</sup>.

А для неверующих мыслителей, констатировал Л.Н. Толстой, реальна лишь собственная их животная жизнь и, несмотря на всю их мнимую просвещённость, научная мысль у них всегда редуцируется до «учения

 $<sup>^{170}</sup>$  Толстой Л.Н. Избр. филос. произведения. – Указ. изд. – С. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> Там же. – С. 48.

 $<sup>^{172}</sup>$  Его же. Путь жизни. – Указ. изд. – С. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> Там же. – С. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup> Его же. Записные книжки. – С. 157.

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup> Избр. филос. произв. – С. 34.

эгоизма, жестокости, утверждения своего счастия и величия на жизни других людей, которым они живут» <sup>176</sup>.

О подлинном, то есть духовном, начале человека Л.Н.Толстой оставил для наших раздумий следующее суждение: «Неосязаемое, невидимое, бестелесное, дающее жизнь всему существующему, само в себе мы To Богом. неосязаемое, называем же невидимое, начало, отделённое бестелесное телом OT остального и сознаваемое нами собою, мы называем душою»<sup>177</sup>.

Человек божествен, и, пока живёт Божья душа в его помнить, собратья его теле, он должен ОТР ОН И «соединены тем одним духовным началом, которое даёт жизнь всему», и что «только тогда человек понимает свою жизнь, когда он в каждом человеке видит **себя**» (Выдел. наше. – Р.А.)<sup>178</sup>. Это необходимое условие для того, чтобы исполнилась задача жизни разумного существа, человека: «всё больше и больше освобождать душу от тела и соединять её с другими существами и началом всего - Богом» 179. Человек соединяется с Богом «всё большим и большим сознанием в себе Бога, с душами же других существ - всё большим и большим проявлением любви» 180.

И потому несправедливы те из исследователей Л.Н. Толстого, которые, как И.В. Чуприна, утверждают, что, «возвысься» писатель только до материалистического истолкования истории, и «он мог бы безболезненно обойтись без бога» 181. Правда в том, что нелицеприятной любви к ближнему нет без любви к Богу, одинаковому во всех людях, и неверующий не знает, для чего ему стремиться к такой любви, равносильной огромной, требуемой от него жертве. Такая любовь суть эманация Бога-Отца в человеке, одарённом Им разумностью как

<sup>176</sup> Там же. – С. 37.

 $<sup>^{177}</sup>$  Путь жизни. – С. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> Там же. – С. 33, 35.

<sup>&</sup>lt;sup>179</sup> Там же. – С. 63.

 $<sup>^{180}</sup>$  Там же. – С. 55.

 $<sup>^{181}</sup>$  Чуприна И.В. Нравственно – философские искания Л.Толстого в 60-е и 70-е годы. Саратов, 1974. – С. 219.

раз для её проявлений. От ней и все качества человека, духовная и нравственная его жизнь, его благо. Потому что Бог любит Себя в ближнем каждого человека, а не только в нём самом. Кроме того, сознание Бога себе любовного начала придаёт В СИЛ Ero. избавляет исполнять волю OT страхов соблазнов 182.

Воля Бога-Отца есть благо всего существующего, любовное единение всех чад Его, людей: «Человек всякий есть посланник Отца, призванный только затем к жизни, чтобы исполнять волю Отца. Дело моё главное в том, чтобы жить, внося в мир всеми средствами, какие даны мне, ту истину, которую я знаю, которая поверена мне. Может случиться, что я сам буду часто плох, буду изменять своему призванию; всё это ни на минуту не может уничтожить значение моей жизни – светить тем светом, который есть во мне до тех пор, пока могу, пока свет есть в вас» 183.

Думается, что в этих строках из Дневника Толстого выражены не только вера христианина, но и кредо публициста.

Как звёздное небо над нашими головами, нравственный закон В самих не зависят нас исторических обстоятельств материальных И оправданий. А поэтому - изменение существующего в обществе положения достижимо ΛИШЬ внутренним изменением каждого отдельного человека, а именно сознания, И приведением всей его соответствие с новым, изменившимся сознанием. итоговом своём философском труде «Путь жизни» (1910) Толстой так напутствовал читателя: «Если ты видишь, что устройство общества дурно, и ты хочешь исправить его, то знай, что для этого есть только одно средство: то, чтобы все люди стали лучше. А для того, чтобы все люди стали лучше, в твоей власти только одно: самому

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup> Толстой Л.Н. Четвероевангелие. Соединение и перевод четырёх Евангелий. М., 2001. – С. 689. (О том же – гл 4 и 5 книги Путь жизни).

 $<sup>^{183}</sup>$  Цит. по: Бирюков П.И. Биография Л.Н. Толстого. Кн. 2. М., 2000. С. 30-31. (Выдел. наши. – Р.А.)

 $\Lambda$ УЧШе» 184. Для ЭТОГО нужно сделаться изменение понимания жизни, которое и совершается человеком сначала передовыми, наиболее религиозными, чуткими к правде людьми эпохи; затем новое жизнепонимание завоёвывает постепенно общественное мнение, проходя неприятия, извращения, K всё большему уяснению и приятию. При известном распространении истины передового жизнепонимания, её, по доверию к вероучителям, воспринимают и остальные люди $^{185}$ .

Иначе говоря, Л.Н. Толстой прослеживает три пути исторического прогресса: путь усвоения религиозной через откровение размышление И передовых людей; путь подражания и доверия - для многих; путь горького опыта, проб и ошибок – для всех.

Начало «исторической» эры развития человечества, государственности СИМПТОМОВ появление первых Толстой связывает переходом человечества  $\mathbf{C}$ первобытного «детства» к относительной «взрослости», от личного, или животного, жизнепонимания (при котором человек заботится более всего о благе своей животной личности И поклоняется таким же эгоцентричным божествам) K жизнепониманию языческому, общественно-государственному. Первобытное животное жизнепонимание как бы «расширяется» постепенно в умах людей: индивид признаёт смысл в жизни уже не одного себя, но и некоторых локальных сообществ себе подобных: племени, семьи, рода, народа, государства (а в пределе – и всего человечества), то есть – сознательно желает им блага (связывая его с благом собственным) и служит им. Он готов жертвовать для них своим личным получая В награду славу, знаки материальные блага, главное же - оправдание для своей своих поступков. Религия такого человека в себя, как незыблемый фундамент, идею включает необходимости (или) государственного СВЯТОСТИ И

 $<sup>^{184}</sup>$  Толстой Л.Н. Путь жизни. – С. 270.

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> Его же. Избранные филос. произведения. С. 344.

устройства, правителей возвеличение предков, Таковы олоутоди настоящего, служения им. И китайцев, общественно-патриархальные религии евреев, государственная религия Древнего японцев, приспособленное Рима, a языческому также K пониманию и образу жизни церковное христианство.

Существует, наконец, и третье, всемирно-божеское, жизнепонимание - то, в котором невольно чувствует человек, умудрённый всякий жизнью, как надеялся  $\Lambda$ .H. Толстой, оиткнисп которого, вплотную подошло человечество C зарождением, религий, кризиса условиях языческих совместимого с этим жизнепониманием учения – учения Христа.

При христианском отношении к жизни, к миру, к истории, человек может служить словом и делом только источнику неумирающей Богу как жизни правил сосуществования непреходящих разумных живых существ, детей Божьих. Для исполнения воли Бога человек высшего жизнепонимания жертвует своим личным, и семейным, и общественным благами. награду, также получает как И общественного, языческого, служения, но не от людей, а Бога – награду мира и единения с братьями, наивысшего, неуничтожимого смертью блага мудрой, покойной радости, неотделимой от каждого проявления сыном Божьим любви к Отцу через дела любовного служения ближним своим. Любовь, а не слава, ценна для такого человека, а религия его – в служении Богу, но не пляской, поклонами, подношениями, молитвами или храмовыми служеньями, а только **делом и истиной** <sup>186</sup>.

Иначе говоря, вся история древнего мира, заканчивающаяся римской, есть история замены животно-личностного осмысления людьми их жизни общественно-государственным. Со времени же распространения к IV – V вв. н.э. христианства началась и по сей день длится история замены языческого,

 $<sup>^{186}</sup>$  Толстой Л.Н. Избранные филос. произведения. – Указ. изд. – С. 244-245.

общественно-государственного, жизнепонимания всемирно-божеским, выразившимся до сих пор с наибольшей ясностью и яркостью именно в учении Христа.

ОТОТЕ Содержанием исторического является соблюдение людьми высшего жизнепонимания доброй правил разумной практике И не указывающих ТОЛЬКО идеал нравственного доступный отдельному совершенства, В пределе человеку-праведнику, но и степень его достижения, уже возможного для многих людей, для их сообществ, в каждую конкретную историческую эпоху. Для экклесии заповеди Христа. Вся христиан ЭТО человеческая есть исполнение замысла Божия о чадах Его, получивших величайший Его дар - разумность. Исполнение это - в рождении всеми усилиями своей жизни от спонтанно-чувственного зверя к разумному жизни животной к человеку, жизни всемирно-OTбожеской<sup>187</sup>.

избегает намеренно хронологий Толстой восхождения к сознательной разумности, желая тем самым подчеркнуть как присутствие в современном ему христианском мире животного И торжество общественно-государственного жизнепониманий, так и проблески истории жизнепонимания  $\mathbf{B}$ всемирно-божеского,  $\mathbf{B}$ сознании *учителей* таких человечества, как Будда, Сократ, стоики, Сенека, Марк Аврелий, первые христиане, Пётр Хельчицкий, Эйдин Бэллоу, Генри Торо и некоторых других. приходит, таким образом, к идее постоянного движения человека и общества к высшей истине, к трудному совершенству.

Лев Николаевич отказывается трактовать Евангельские заповеди как привычным для их критиков образом – как труднейшие правила и законы, требующие сиюминутного и буквального исполнения, а

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> Там же. – С. 251-253.

потому вовсе неисполнимые, в отличие от «законодательных актов» языческих правительств 188.

рассуждает автор Действительно, «Царствии В крупнейшем Божием вас...» (своём внутри публицистическом K современникам), учение слове указывает ИХ непреходящее ΛЮДЯМ состоящее в стремлении к божескому совершенству. Но фанатическом, жизни христианина не В надрывном достижении, а в «наибольшем приближении к указанному и сознаваемому каждым человеком в себе совершенству, божескому большем  $\mathbf{B}$ И приближении к слиянию своей воли с волей Божией» 189. заповеди христианские не предписывают «праведных пред Богом» или «законных» поступков, а идеал И степень его возможного достижения в разные эпохи жизни человечества; они «показывают только то, чего на известной степени развития человечества люди могут уже не делать» 190.

Очевидно, что и здесь Л.Н. Толстой не приемлет никаких оправданий торжества в истории человечества горького опыта, пути проб и ошибок. осмысливая опыт, пытаясь учиться у прошлого, люди всё же «следуют не истине, которая одна, а лжам, которых много»<sup>191</sup>. В условиях обмана лжеучителями самостоятельный объективный анализ недостижим, а потому даже самый страшный и горький опыт человечества не помогает новым поколениям не повторять старых и не совершать ещё страшнейших ошибок. размышления, Нужны усилия уяснения, исповедания внушения доверия истины, остальным, пока не переменится к истине общественное мнение и не установится «сообразный с этой истиной склад жизни»<sup>192</sup>.

188

 $<sup>^{188}</sup>$  Толстой Л.Н. Избр. филос. произв. - С. 249.

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup> Там же. – С. 250.

<sup>&</sup>lt;sup>190</sup> Там же. – С. 252.

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> Там же. – С. 401.

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup> Там же. – С. 345.

Человек общественный, повинуясь обществу как системе, не свободен в совершении поступков. Но самая жизнь неизбежно ставит людей в «троякое отношение к истине»: что-то уже стало «бессознательными причинами какие-то поступков»; знания высшей правды неясны и только начинают в настоящем открываться человеческому разуму; третьи уже стали ясны, требуют признания или непризнания, хотя и не мотивируют пока бессознательную деятельность человека. Как раз в признании и добровольном и сознательном подчинении этим законам жизни и состоит область человеческой выбор Kaĸ свободы, каждого. следствие, свободного истинная человека протекает не будущие «будущем», a В настоящем, И важны не требований последствия исполнения истины, причины: познание и признание её на деле, а не на словах<sup>193</sup>. Служение Богу, выразившееся в поступке, есть не причина со своими последствиями, а конечный результат, и только за него, а не за его последствия, человек вправе нести ответственность. Нет «будущего», **ибо** «жизнь в настоящем» 194; нет той воображаемой лазейки ДЛЯ язычников революционеров, реформаторов, политиков и прочих жуликов-демагогов, неизменно предпочитающих с успехом отчитываться перед людьми своего жизнепонимания не за то, что они творят в настоящем и уже натворили, а за то, что, по их вере, должно из результатов содеянного ими выйти в некоторые «грядущие времена», когда их честолюбивые деяния уж поздно будет пресекать, зато им самим легко будет оправдаться, где-нибудь в мемуарах, в духе: «Ну преданный! Извините, опять народ наш обо...лись! С кем не бывает! Хотели как лучше... так получилось... » и т.п.

\*\*\*\*

 $<sup>^{193}</sup>$  Толстой Л.Н. Избр. филос. произв. – С. 407-410.

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> Его же. Путь жизни. – С. 274 и сл.

Жизнь божеская есть жизнь в истине; достижению её мешают как неискоренимые, так и (более всего) придуманные себя ДЛЯ самим человеком, злоупотребляющим своей разумностью, или переданные ложным наследству, воспитанием, Первейший из них одурение, опьянение разума пищей, табаком, спиртным, зрелищами, музыкой, танцами, обрядами и т.п. Повинующийся этому греху человек не одолеет и прочие похоти, блуда, стяжательства, борьбы с праздности, другими людьми $^{195}$ .

Влекут человека K грехам ложные его представления об отношениях в обществе - обманы веры, или суеверия. Те, кому это выгодно, те, кто сам завяз в «приятном» грехе, распространяют лжеучения, истолковывающие оправдательно грехи и влекущие к ним соблазны. Рассадниками лжи выступают верные слуги правительств – церковь и наука. Так, например, необходимой 196 государственно признаётся некоторых граждан «в то, что необходимо и благотворно, чтобы меньшинство праздных людей властвовало над большинством рабочего народа» 197.

суеверий, соблазнов И грехов личность разоблачения освобождается усилиями обмана, осознания своей СЫНОВНОСТИ Богу (вместо рабьей государственности, преданности идолищам ложной церкви), главное же – усилиями воздержания от поступков, слов И мыслей, «противных ближнему и сознанию человеком в себе божественного начала»<sup>198</sup>.

Неравенство, разделение и борьба людей с людьми исчезнут со вступлением большинства их на тот путь жизни, ведущий к разумности и человечности, на который их столь же старательно, сколь пока и тщетно

\_

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup> Избр. филос. произв. – С. 62-70.

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup> Именно «государственно», а не «общественно»! Обществу это не нужнее заразительной болезни.

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup> Путь жизни. – С. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> Там же. - С. 7.

направляли многие века передовые исторические деятели – «не только Христос, но все мудрецы мира» (29, 195).

# 1.4. Толстой о лжеучителях противления (церковь и наука).

**С** рассмотренной выше концепцией ненасилия Толстого напрямую связана его критика «лжей», оправдательно истолковывающих насилие – государственной, церковной и научной.

#### 1.4.1. Критика состояния церкви.

**К**лючевыми в деле осмысления пагубной роли союза государством стали такие работы Толстого-публициста, как «Исследование догматического богословия», «В чём моя вера?», «О веротерпимости», «Христианство и патриотизм» и ряд других. Так, «Исследовании догматического богословия» Толстой бесчеловечный разоблачает характер «вероучения» церквей, которые, претендуя на исповедание христианства, веками внушали весьма широким доверчивым массам, что человек порочен, слаб, что он не в силах справляться с грехами и соблазнами без людей особых своей особых **ΥСΛУГ** наставничества, богослужений, молитв. Толстой делает вывод, что такое церковное научение претит и букве, и духу христианского учения, требующего исповедания веры делами милосердия, нестяжания, любви к врагам, непротивления злому, а не полуязыческим колдовством «таинств», культами, устраиваемыми святых и их останков. Всё это изуверство не допускает отношения, положительного K себе подчёркивает Лев Николаевич, «под корень подсекает всё, что есть лучшего в природе человека» (23, 230).

Церковники заявляли и заявляют каждый о своей церкви как об обладательнице и проповеднице

религиозной истины, тогда как в её откровении, уяснении – вся история мысли человечества, и ей не предвидится окончания. Поэтому-то и появляются в человеческой истории могучие, как сама природа и всё живое, растущее в ней, протестанты, такие, как сам Толстой. И они не могут не возражать против признания высшей, а тем более божеской и непогрешимой истиной того, что им справедливо видится лишь как часть её, увязшая в трясине многовековых суеверий старого жизнепонимания.

Обособление OTиноверцев, унизительное миссионерство, устроенное унижающее ПО государственной пропаганды для вербовки в солдаты, преследование инакомыслящих посредством правительственных всё ЭТО несовместно СИЛ христианством, И всем ЭТИМ переполнена церквей (конечно, правдивая, научная, а не сочинённая ими самими!). Между тем церковь истинная, братство единоверцев, любящих Бога, людей и жизнь, должна веротерпима И НИ прямо, НИ косвенно поддержкой «сброда пользоваться заблудших людей, развращённых называемых правительством», ибо «все его подарки пахнут кровью»<sup>199</sup>. А для этого людям христианского надобно прийти к пониманию жизни, несовместимому с повиновением кесаревой власти, полюбить истину более своего спокойствия, «ничего и никого не бояться и иметь целью только всё большее и большее истины большее познание божеской И большее И (34, осуществление еë жизни» 298). Священной В людей Л.Н. Толстой обязанностью таких обличение обманов, проповедь и личный пример: они не должны употреблять насилия, судиться с кем-либо, давать присяги и клятвы, участвовать в убийствах или войнах<sup>200</sup>.

-

 $<sup>^{199}</sup>$  Толстой Л.Н. Записные книжки. — М., - 2000. — С. 148, 181.  $^{200}$  Его же. Собр. соч.: В 22т. Т. 17. С. 204-205.

Христа Заповеди кажутся ТЯЖКИМИ, неисполнимыми тем, кто уже связал себя полузвериным, языческим служением «КНЯЗЮ мира заблудшим, чаще всего несчастным, людям, которые заведованием распоряжением И постройками броненосцев, крепостей, над солдатами, обучаемыми убийству, над школами, воспитывающими убийц, над судами, тюрьмами, виселицами», тем, кто «владеет богатствами, охраняемыми убийством», но не простым людям, которым просто «пора понять», что утопия – не евангельское служение Богу и ближним, а служения продолжение массового языческого, общественно-государственного, с надеждой на блага в умозрительном «будущем» и истреблением своей и чужих жизней в настоящем (37, 51 - 54). Толстой справедливо указывает и на роль церквей в насилии над сознанием, одурении разума людей. Эту услугу ложные учители не государствам брезговали оказывать CO императора Константина, обманывая мнимоверующих 63, 479-480). (23,(доверчивых) людей Снискав высочайшее кесарево доверие, церковники требованиях «наивных» первоначального христианства. В своём трактате «Церковь и государство» Лев Николаевич Толстой прямо назвал кощунством и христианства» «погибелью освящение религией государственной самого власти И возведение христианства В положение государственно поддерживаемой религии. По этому поводу он пишет в программной работе «Церковь и государство»: «Проживя 1500 лет под этим кощунственным союзом мнимого христианства с государством, надо сделать большое усилие, чтобы забыть все сложные софизмы, которыми 1500 лет, везде в угоду власти, изуродовав учение чтобы оно могло ужиться с государством, пытались объяснить святость, законность государства и возможность его быть христианским. В сущности же слова "христианское государство" есть то же, что слова:

тёплый, горячий лёд. Или нет государства, или нет христианства» (Там же. С. 479).

случае Даже юридически декларируемого государства отделения церкви OT высшие классы, самосохранения ведомые инстинктом не перестают скрытно её поддерживать (Там же). Люди церкви и люди государства всегда соглашаются в деле насилия ради добычи: поборов, трофеев, даров и т.п. приумножений богатств богатых. И «отделённые от государства» попы продолжают идеологически поддерживать власть не оттого только, что верят ветхим догмам, но и потому, что государственность функционирует всегда в интересах т.н. «полноправных граждан», а ими всегда является финансовая элита и увивающиеся вокруг неё прислужники: власти, продавшиеся им деятели науки и искусства, и т.п. Мирские же учреждения, к каким церкви, никак MOГУТ быть ОТНОСЯТСЯ не реально отделены от такого щедрого и благодарного источника финансирования. Истинное же христианство чуждо корыстолюбию и не связано с мирскими властями, группами корыстных интересов, партиями и пр., отношения только просто с людьми.

Иначе говоря, истинная, свободная церковность государственности. альтернативна Думается, общественной жизни соотношение  $\mathbf{B}$ будет пропорционально росту духовной составляющей людей утверждению взаимоотношениях И садо-некрофильной альтернативной цивилизации, цивилизации нашей лжехристианской современности.

(.....)

исследуемую Однако В эпоху не ТОЛЬКО современники, даже соотечественники HO И Толстого не оставляли себе шанса: русская церковь православных ни в чём хорошем не превзошла другие. Не напрасно писатель и публицист относил её к главным идеологическим опорам самодержавия, более важным, чем печать и школы (38, 163). Особое негодование вызывала у писателя деятельность правящей верхушки

церковной иерархии тогдашней BOглаве Победоносцевым, бывшем в 1880 \_ 1905гг. прокурором Синода. В письме Николаю II 1900г.) Толстой называет этого консервативного, но при противоположного диаметрально ЭТОМ убеждениям публициста и государственного деятеля которого, как образцового РМИ перейдёт в историю» (63, 58). Подобным идеологическим защитникам старины Л.Н Толстой, сам принципиальный (но в то же время – разумный) консерватор, предрёк: «Вам не устоять против революции с вашим знаменем бы самодержавия, RTOX И  $\mathbf{C}$ конституционными извращённого поправками, И христианства, называемого православием, хотя бы с патриархом и всякого рода мистическими толкованиями. Всё отжило и не может быть восстановлено» (36, 304).

крайних искажения, C которыми критики-комментаторы<sup>201</sup> Λ.Η. Толстого (заранее зная, что «весьма широкий читатель» примет на веру, а прочие ортодоксии и властям не страшны), препятствуют объективному осмыслению этого и ряда других весьма резких суждений Льва Николаевича. А предупреждение ведь ЭТО Толстого, непредвзято может быть осмыслено только читателем, имеющим целостное представление о взглядах писателя (а не только о его «ужасной ереси» или «страстных обличениях всего и вся»!), и в особенности – на русскую революцию (об этом пойдёт речь в 5-й главе нашей работы).

# 1.4.2. Толстой о «свободно» прогрессирующей научной мысли.

**В** 1908 году, памятном последовавшими за Первой российской революцией казнями и репрессиями со стороны научно просвещённых и благонамеренных людей правительства, Л.Н. Толстой пишет и пытается

 $<sup>^{201}</sup>$  О них мы достаточно сказали выше, во Введении.

опубликовать новое своё «обращение к людям-братьям», озаглавленное «Благо любви». В нём он приглашает способных к размышлению и анализу существующего устройства жизни людей задуматься над происходящим.

«Кто мы? Что мы? – вопрошает публицист, - Ведь только ничтожные, могущие всякую минуту исчезнуть слабые существа, выскочившие на мгновение из небытия в жизнь прекрасную, радостную, с небом, солнцем, лесами, лугами, реками, птицами, животными, блаженством любви и к близким, и к своей душе, к добру и ко всему живому...

И что же? Мы, существа эти, не находим ничего лучшего, как то, чтобы этот короткий, неопределённый, могущий прерваться МИНУТУ ΜИΓ чтобы, на TO, изуродовав 10-этажными домами, мостовыми, дымом, копотью, зарыться в эти трущобы, лезть под землю добывать камни, железо <...>, и, главное, вместо радостной жизни, жизни любви, ненавидеть, бояться, мучить, мучиться, убивать, запирать, казнить, учиться убивать и убивать друг друга.

Ведь это ужасно!» (37, 363 - 364).

гениальные И провидческие слова перекликаются по содержанию и стилю и с увещаниями древних пророков, и со знаменитым рассуждением Паскаля о «мыслящем тростнике», и с кровью сердца героев монологами «ЗОЛОТОЙ» русской писаными трагичней литературы. Тем характеризует означенная если вспомнить, ОТР эпоха, на бесценные призывы рационалисты, материалисты, позитивисты всех мастей и прочие поборники модных философских течений научных отвечали И самоуверенными критиками, а то и насмешками.

Отношение же к поднятым проблемам самого Льва Николаевича видно по приписке в конце обращения-мольбы: «думал, что умираю, когда писал это» (Там же. С. 365).

Почитатель И служитель научно-технического прогресса мог бы логично заметить: да, вся критика ситуация сильна, В стране И В действительно, удручает, но ведь МЫ, то есть учёные, трудимся ради улучшения её, работаем в приоритетных направлениях для блага народонаселения в некотором и т.п. Толстой предвидит И Т.Д., возражение и вовсе не риторически вопрошает своего читателя: высокообразованного почему OHнеобходимым «жизнью любви в настоящем, жертвовать ради неизвестной нам жизни будущей?» (Там же. С. 364).

иллюзией этой важности разнообразной будущего», ДЛЯ C уверенностью почему-то несомненной пользе именно  $\mathbf{B}$ ЭТОМ «будущем», было поражено умозрительном сознание людей к. XIX - н. XX веков, не исключая, разумеется, деятелей наук и писателей. Ещё в 1893г. против протестовал восторженных И далёких Золя Э. призывов французской реальности K интеллигенции верить в науку и «труд», которые дают, по словам Золя, смысл жизни и служат залогом её неуклонного совершенствования 202. Вывод Толстого из знакомства с обращением Золя к молодёжи (главным образом, из мелкобуржуазных слоёв) был остроумнометок и нелестен как для Золя, так и для молодых идей: поклонников K концу XIX его изверившаяся В мистике лжехристианства интеллектуальная Европы подпала элита соблазнительному суеверию, заменившему религиозное. Вместо веры в сотворение мира и загробное блаженство, образованный интеллектуал уверовал европейски «объективные законы ЭВОЛЮЦИИ», «социологические исследования» и т.п., главное - в будущие блага для человечества (и, конечно, любимой «своей» нации!) в результате вдохновенного «труда» в сообществе жрецов от науки. И те, кто приспосабливает к новым знаниям

\_

 $<sup>^{202}</sup>$  Толстой Л.Н. Закон насилия и закон любви. М., 2004. – С. 601-604.

отжившие свой век догмы церковных учений, и те, кто верят, как в догму, в возможности науки – «люди одного лагеря». Ибо «и те и другие ищут основ жизни, двигателей её не в себе, не в своём разуме, а во внешних человеческих формах жизни: одни в том, что они называют религией, другие в том, что называется наукой»<sup>203</sup>.

Самообман людей науки заключается, по мнению писателя, в бездумном, в угоду моде, отбрасывании, вместе с шелухой мистики и суеверий, солиднейшего и требующего к себе почтения, ценнейшего, издревле «питающего костный мозг львов», религиозного ядра: опыта рефлексии и саморефлексии, подвижничества и учительства. Одновременно гипертрофированные научной масштабы принимает В среде материалистической мысли, модного атеизма. Утрата же религиозного сознания всегда приводит к заполнению вакуума сердцах умах людей различными И идеологиями, всегда охраняемыми авторитетом науки, но служащими отнюдь не общенародным и не строго интересам. По мысли  $\Lambda$ .H. безрелигиозная наука всегда впитывает в себя пороки той социальной среды, в которой она вынуждена Действительно, существовать. приспосабливаясь вкусам и интересам господствующего меньшинства в обществе, оторванная от нужд и запросов трудящегося человечества, она вырождалась в буржуазной России той эпохи в советчицу власть имущих обманщиков и насильников, то есть имперского чиновничества всех уровней, в промысел для дипломированных помощников эксплуататоров (начальников над наёмными рабами), и, в любом случае, - в «раздавательницу дипломов на праздность».

Коренной и главный порок науки в собственническом мире состоит, по мысли писателя, в том, что она помогает правительствам держать обитателей их государств в идеологическом и

20

 $<sup>^{203}</sup>$  Там же. С. 606 - 607.

рабстве экономическом капиталистов, У ΠΟΠΥΤΗΟ подводя оправдания и под факт существования правительств деятельность самих их аппаратом C насилия и репрессий. «Люди повергнуты в рабство самое ужасное, - резюмирует Толстой, - но наука старается уверить людей, что это необходимо и не может быть иначе» (25, 246).

Деятельность людей науки в союзе с буржуазным государством - всегда обман, и обман корыстный, подобный многовековому обману церковников, также оказывавших OXOTHO корыстно правительствам которой идеологическую поддержку, СУТЬ хитрое, бескровное, производимое насилие, но сознанием людей. Мысль нелицеприятная, новая для очень многих в конце XIX века, но Толстой предлагает всем честным людям свыкаться с ней и крушить структуры наведённой лжи в своих головах. Уже в «Церкви и государстве» он писал: « ...Надо забыть все те фантазии, в которых мы старательно воспитываемся, и прямо спрашивать о значении тех наук исторических и юридических, которым нас учат. Основ эти науки не имеют никаких. Все эти науки не что иное, апология насилия» (23, 479).

когда-то богословие, так В новое философия, политэкономия, социология, юридические и науки, затрагивающие проблемы др. общества, обласканы у насильников и эксплуататоров за то, «что они все служат оправданием существующего освобождения себя одними людьми от человеческой обязанности труда и поглощения ими труда других» (25, 317). Видимо эта мысль, впервые сошедшая с кончика пера Льва Николаевича ещё в середине 80-х гг., жила в сознании писателя и публициста до 1893г., когда он вышеупомянутой речью ознакомился С французской интеллигенции. Смысл возражений неблагополучном, довольно очевиден: В обществе эксплуататорском «труд» утолению ПО научного любопытства интеллектуальной праздного

элиты по меньшей мере бесполезен для народа, чьим A чтобы трудом OHоплачивается. тяжёлым известная интеллектуалам истина не смущала их, свой ОНИ делают «нравственно анестезирующим средством вроде курения и вина, для скрывания от себя жизни»<sup>204</sup>. порочности своей неправильности И Λ.Η. Хлопотливым историкам, например, «величайшие ОТР злодеи напоминает, человечества Нерон, Пётр I всегда были особенно заняты и озабочены, ни на минуту не оставаясь сами с собой без занятий и увеселений»<sup>205</sup>.

Отсюда проистекает, заключает Толстой, И Э. Золя превозносимая «вера  $\mathbf{B}$ труд», кастовокорпоративная «муравьиная гордость» им, тогда как объективно нужный и полезный обществу труд в этой горделивой вере не нуждается, ибо «труд – потребность всего живущего, а не особое достоинство»<sup>206</sup>. Учёным XX мыслитель завещал В 1910 году правило: «Не смотри на учёность, как на корону, чтобы ею красоваться, ни как на корову, чтобы кормиться ею»<sup>207</sup>.

Истинная наука, настаивает Λев Николаевич, должна решительно, в единстве своём, руководствуясь и своими, и религиозными аргументами, восстать против гибельного порядка вещей, отринуть строй обмана и насилия, не служить ему. Её долг - с детских лет учить каждого вступающего в жизнь человека «тому, что должно быть, а не тому, что хорошо то, что есть»<sup>208</sup>. Подлинная наука не может развиваться без связи с народом, как живой росток не может тянуться к солнцу без жизни корешка в земле. Жизненный опыт народа, его многовековая борьба с хаосом и стихией в природе, неустанный наблюдения нею, его за труд, его потребности нравственные материальные И

\_

 $<sup>^{204}</sup>$  Толстой Л.Н. Неделание // Толстой Л.Н. Закон насилия и закон любви. — Сб. статей. — С. 610.

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> Там же.

Там же.

 $<sup>^{207}</sup>$  Его же. Путь жизни. – Указ. изд. – С. 249.  $^{208}$  Его же. Записные книжки. – С. 135.

единственная <u>почва</u>, на которой может произрастать мировое древо науки. «Воображаемым» же знаниям всё равно не найдётся рационального приложения к трудовой и духовной жизни народа (25, 356-360).

Независимо от нашего желания признавать или не признавать правоту Л.Н. Толстого в этих выводах, более eë. Воображаемые, подтвердили времена искусственные потребности, влечения к приумножению удовлетворения, ради ИХ властолюбие субъектов, дорвавшихся тщеславие ДО В «демократических» странах, искусственно нагнетаемые казёнными идеологами военные страхи, навязываемые массовому сознанию лживые образы «противников» разрушителей и убийц, гонки в вооружениях, «борьба» с террористами, размножающимися мутирующими изуродованными болезнями, самим же человеком окружающей его природой и собственным его, от Бога физическим И психическим образом подобием - всё это и многое другое служит только «сфер исследования», распложиванию всё новых могущих проблем, решить подобных вышеперечисленным, никогда не возникшим бы среди здравомысленных, религиозных, живущих в согласии с природой и ближними, свободных от повиновения человеческой власти честных тружеников.

И наука, и христианские церкви, и отдельные люди (особенно – обладающие властью) могут и должны играть совсем иную роль в борьбе со злыми, деструктивными факторами человеческого бытия. Для этого им нужно непротивления», признать синергетический «закон смысл которого, как нам представляется, очевиден: исключение немудрого насильственного воздействия на свободное саморазвитие сложной системы, TO отдельный индивид, коллектив школьников или политический строй.

В заключение подчеркнём, что Л.Н.Толстой <u>никогда</u> не отвергал «науку вообще» (как не отвергал цивилизацию, церковность, прогресс, авторитет знания,

мудрости и др. завоевания человеческой культуры). Он немногочисленных жизненного подвига честных её тружеников, думавших в ту далёкую и непростую эпоху о благе народном и стремившихся при этом сохранить автономность ото всех околонаучных поветрий и вненаучных влияний. Но следует признать и то, что писатель явно переоценивал возможности не только народа, но и его просвещённых учителей. Эти немногочисленные честные разрозненные, бессильны были добиться коренного переустройства общественного В сознания И жизни. условиях господства капитала ИХ благородные идеи устремления подавлялись, извращались, ставились на эксплуататорам, а нередко И вовсе провал. обречены на Α большинство учёных тогдашнем буржуазном мире самими условиями жизни были отгорожены от народа, зависимы от правительств и капиталистов, и поэтому неизбежно, начиная чём студенчества, заняты не тем, В состояла общества, объективная потребность И даже не этого для себя, а тем, что считалось выяснением важным в поглотившей их «интеллектуальной» среде.

#### 1.5. Собственность или человечность?

Опромнейшей, не оценённой ещё сполна заслугой признать Толстого следует TO, ОТР позиций мыслитель сумел общечеловеческой C нравственности и простого здравого смысла раскрыть, звериную сущность обнажить всю пресловутой «буржуазной демократии», заставить задуматься читателя над вопиющей фиктивностью всяких «свобод» мире капитала, стяжательства, борьбы людей с людьми. В своих лучших философско-публицистических сочинениях Толстой убедительно показал, что строй предпринимательства», «свободного восхваляли его вдохновенные дармоеды-идеологи, - это

«рабства наёмного нашего времени», исключающий подлинное равенство И человеческое благополучие. Его подлость  $\mathbf{B}$ TOM, что, вместо исключительного силового обеспечения (впрочем, исключённого вовсе) процветающие при грабёж завуалированной форме И насилие поддерживаются обманом и самообманом людей неких выдуманных ЭКОНОМИКИ», «законах интересах «свободной и независимой личности». Интересы эти τοιο, якобы неотделимы чтобы OTиметь приобретённых собственности, капиталов, эксплуатации наёмных рабов, а не быть радостным слугою Богу и ближним. В книге Л.Н. Толстого «Путь находим МЫ точные, справедливые наблюдения и выводы на эту тему: «Люди в тысячу раз больше хлопочут о том, чтобы прибавить себе богатства, нежели о том, чтобы прибавить себе разума. А кажется, всякий может понимать, что для счастья человека гораздо важнее то, что есть в нём, чем то, что есть у Хорошие одежды, дорогой дом, пышные увеселения нужны человеку в той мере, в какой он не живёт ещё жизнью истинной, духовной: «Дайте человеку внутреннюю, духовную жизнь, и ему ничего этого не будет нужно»<sup>210</sup>.

тщету, безблагодатность Показывая накопления частной собственности, Лев Николаевич, несомненно, будущего, человеке свободном мечтал атавистической патологии собственничества. B пойдёт главах нашей работы следующих многолетней критике писателем публицистом И собственности на землю и накопления капитала как орудия и средства принуждения и насилий.

современникам Толстого K И потомкам содержит спасительный призыв к отказу от стремления к приобретению и умножению всякой материальной собственности, рационализации всякой OT

 $<sup>^{209}</sup>$  Путь жизни. – С. 129.

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> Там же. – С. 130.

стремлений. Направлять свои усилия и помыслы человек совершенствование своей настоящей на способностей собственности духа разумного И Верующему необходимо сознания. не гордиться приобретённой собственностью, властью И чтьжотину» себе В И похоть, И гордость, корыстолюбие. Никакое улучшение невозможно, пока каждый не начнёт это улучшение с самого себя»<sup>211</sup>. И «обработает» свою человек когда такой собственность, он «будет таким полезным, сильным, добрым человеком, которого куда ни брось, он везде упадёт на ноги, везде всем будет брат, будет всем приятен и нужен и дорог» (25, 402). Для такого человека невозможен становится сам соблазн «обеспечения» своей животной личности стяжательством, тем более - за счёт своих ближних. Если вообразить себе человечество недалёкого будущего, состоящее из таких людей, то невозможно представить их повинующимися каким бы то ни было правительствам и какому бы то ни было эксплуататорскому меньшинству. Всё это станет просто невозможно и не нужно - так способна «обеспечить» людей истинная вера!

Сама рационализация «СВЯЩЕННОГО права собственности» связана не с достижениями правового прогресса, а с удержанием современным «человеком разумным» такого, отнюдь не прогрессивного, состояния таких чувственных И поведенческих проявлений, которые указывают на звериное в нём, на слишком тесную связь с диким прошлым человечества, спонтанно-чувственного инстинкты животного, на изуродованного бесхвостого, неведомой первобытного мутацией, зверя. Отсюда мифотворчество церковной ортодоксии о «первородном грехе», и её же констатации того очевидного факта, что «мир от века во зле лежит», и навязываемые массам «своих» верующих иллюзии о чудесном, мистическом от этого зла «избавлении». Но нет, без сознательных усилий

\_

 $<sup>^{211}</sup>$  Толстой Л.Н. Об истине, жизни и поведении. М., 2002, - С. 87.

никакое разумное существо не может правильно, по-Божьи, распорядиться своей разумностью и в личном, и, жизнеустройстве. особенности, в социальном образ жизнепонимание И жизни не МОГУТ совместимы со всемирностью, особенно - с учением Христа. И разумность из благого дара, превращается в соблазнов проклятие, источник ЗОΛ, требующий И обуздания стороны правящих уже извне, CO начальствующих «верхов», которые, в свою очередь, тысячи лет активно паразитируют слабостях на глупостях подвластных им «народных масс».

Таково современное Л.Н. Толстому эксплуататорское общество, в котором палаческая удавка собственности и денег применяется хозяевами чужих жизней и судеб под органа государства, контролем развращённых паразитического меньшинства над огромным числом развращаемых ими «граждан» (не «гражданстве» безгрешных, но своём  $\mathbf{B}$ неповинных). Алчные, жадные, дорвавшиеся до власти и денег, полубезумные существа («правящая элита») в корыстолюбивых гадких, И властолюбивых интересах опираются на закон насилия, царствующий среди обманувшихся и обманутых, развращённых ими рядовых обитателей гостерриторий, и насилуют сами, по своим понятиям о «справедливости» и «порядке», якобы для обуздания этого насилия, для борьбы с врагами всех «граждан» (на деле - только богатой и нужной им, а граждански полноправной верхушки!). «врагами» объявляются то согнанные в военное рабство, такие же, обманутые, приневоленные к войне обитатели другой территории, то террористы, то преступники, а то и оппозиция в борьбе за власть (до которой простым должно быть обитателям почему-то дело) обитатели, требующие себе восставшие реальных гражданских прав. Понятно, что мирные трудящиеся могут быть этой бесконечной бойне В манипулируемыми «пешками» в иерархии воюющих, либо трудовыми рабами «элит», кормящими их вплоть до

очередного акта «реальной геополитики» - злобной грызни иерархических кланов за воображаемую ими своей собственность. И тогда простецу уже неважно, кто погубит его труды и его самого: противогосударственная (террористическая) или государственная (армейская) банда.

| ŗ |   |   |   |   |   |   |   |  |  |  |  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |  |   |   |   |  |   |   |   |   |   |   |   |  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |  |
|---|---|---|---|---|---|---|---|--|--|--|--|---|---|---|---|---|---|---|---|---|--|---|---|---|--|---|---|---|---|---|---|---|--|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|--|
| • | • | • | • | • | • | • | • |  |  |  |  | • | • | • | • | • | • | • | • | • |  | • | • | • |  | • | • | • | • | • | • | • |  | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • |  |

Это **постыдно** продолжалось в годы евангельской проповеди Толстого, это едва не убило человечество в XX веке, но удерживается и по сей день, прогрессируя по линии выучки и агрессии убийц.

Толстой указывает на ту простую истину, государственность всегда закрепляет раскол общества сверхобеспеченных малоимущих, И эксплуататоров и эксплуатируемых, поэтому надежды на любые улучшения в общественной жизни следует безбожной, C языческой связывать не «демократии», не с ликвидацией в «светлом будущем» эксплуататорских государств, a  $\mathbf{c}$ удалением человеческой самой жизни государственности как инородного агрегата в живом общественном организме (подобного паразиту в теле человека). В своём месте мы Толстому покажем, каким виделся  $\Lambda$ .H. спасительный социальный рывок, здесь же публицист признавал необходимым отметим, ЧТО неопределённо-длительный российских условиях анархической переходный период K содержанием которого полагал утверждение «мирских» и форм общежития, общинного «артельных» землёй при самоуправлении, с сохранением объективно необходимых промышленных предприятий (очевидно, негосударственных) (36, 262).

О частной собственности на землю Толстой пишет как о корне всего существующего в обществе зла и называет <u>преступной</u> деятельность всякого правительства, покровительствующего земельным

собственникам. Лишение трудового человека естественного права на пользование плодами его труда пропорционально самому труду уничтожает и без того немногие для него блага цивилизованной жизни. «Право землю, - прибегает тут Толстой к излюбленному своему приёму сравнения, - подобно праву на дорогу, захватили разбойники И ПО пропускают людей без выкупа» (34, 225).

Налицо сближение позиции  $\Lambda$ .H. Толстого вопросу о собственности с взглядами А.И. Герцена и Н.Г. Чернышевского. забудем, Но при ЭТОМ содержанием образа действий «народных заступников» Толстой признавал просвещение народа и призывы ко пропаганду революционных не призывы к топору, бомбам и кровопролитиям. Кроме того, давно замечено, что Л.Н. Толстой как проповедник любви и согласия между людьми в своём отрицании приобретённой нетрудовой, обманом блага эксплуатацией, собственности более радикален, нежели иные представители передовой анархической мысли его эпохи (Бакунин, Кропоткин, Тёккер), отчасти сближаясь лишь с В. Годвином (1756-1836) и М. Штирнером (1806-1856)212.

Идеал общинной жизни Л.Н. Толстого обнаруживает прямое сродство и с вековечными идеалами и мечтами великорусского пахаря о свободном труде на свободной равноправном общежитии 0 собственников – хозяев своей жизни и результатов просвещённых христиан, а своего труда, не рабов корыстолюбивого обмана, «тёмных». господского Писатель и публицист явился в этом вопросе наиболее выразителем идей настроений вдумчивым И соотечественников эпоху трудящихся  $\mathbf{B}$ назревания буржуазной революции в стране и тем самым передал настроения благороднейших людей мысли и народов мира, либо мучимых и отвергаемых этим миром за апелляции к совести и разуму собственников, либо

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> Эльцбахер П. Сущность анархизма. - Mн.- M., 2001. - C. 249-252.

смиренно стонущих под их властью, надеясь на Бога, то есть подлинно человеческое в других людях и в себе.

### 1.6. Общинность или государственность?

**Н**аблюдения за происходящим  $\mathbf{B}$ экономике политике России и Европы, как мы видим, наводили и молодого, и зрелого уже писателя и публициста на ряд размышлений и выводов, в частности - по вопросам об устройстве и характеру власти в обществе, о судьбе Исконный государст.венности. союз власти собственности, то есть - насилия и ограбления, сделал для нас необходимым уже затронуть выше этот аспект толстовского мировоззрения. Но к нему нельзя вернуться для более подробного анализа.

Ещё 3 марта 1854г. молодой Лев оставил в своей книжке следующее суждение записной русском самодержавии: «Гордость презрение И другим человека, исполняющего ПОДЛУЮ монархическую должность, похожа такую гордость на же самостоятельность б...и»<sup>213</sup>. Α менее чем через три впечатлением OTОТОТУНКМОПУ под посещения демократически-республиканской Франции, писатель уже делает вывод, неприемлемый даже для критиков монархии в России: «Все правительства равны по мере зла и добра. Лучший идеал - анархия»<sup>214</sup>.

В дважды конфисковывавшейся в России своей статье 1905г. «Единое на потребу» Лев Николаевич так развивает и поясняет эту свою мысль, в то время уже всемирно известную: «Властвуют всегда наиболее дурные, ничтожные, жестокие, безнравственные и, главное, лживые люди. И то, что это так, не есть случайность, а общее правило, необходимое условие власти» (36, 174).

Толстой не утверждает здесь чего-либо нового, но только повторяет то, истинность чего веками знали и

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup> Записные книжки. – С. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> Записные книжки. – С. 50.

ощущали жители любых государств, что по-своему и со своими целями выразил ещё Н. Макиавелли: всякий правительственный человек - необходимо убийца, и не просто убийца, а обманщик и мучитель своих жертв. Ибо любая власть человека над человеком чревата <u>садизмом</u>. «Власть над другим человеком, писал об этом Л.Н. Толстой, - есть не что иное как признанное право не только предавать других людей мучениям и убийствам, но и заставлять других людей мучить самих себя. А достигнуть того, чтобы люди по воле начальствующего мучили и убивали друг друга, нельзя иначе, как обманами, ложью, коварством и, главное, жестокостью. Так всегда поступали и не могут не поступать все властители» (Там же. С. 177. Выделение наше. – Р.А.). Повиновение им сродни, в свою очередь, мазохистскому противоположному, психическому попытки рационализации извращению, а все повиновения - только признание индивидом торжества собственной бытии социумов И В его атавистически-зоологического И иррационального начал. Вот почему слепое, не выборочное, повиновение законам и приказам «начальствующих» есть грех и зло меньшие, чем само «начальствование». По Л.Н. Толстому, повиновение власти, как и сама власть, несовместимо  $\mathbf{c}$ честью И достоинством «Только человек, сознающий себя духовным существом, может сознавать человеческое достоинство других людей, и только такой человек не унизит ни себя, ни ближнего поступком или положением, недостойным человека»<sup>215</sup>.

Нижеследующие слова великого писателя И уверены, должны быть МЫ осмыслены всяким, кто и в наше время соблазняется ступить или уже ступил на натоптанную стезю «служения родине», то «своему» государству: «Нравственный, добродетельный государственный человек внутреннее противоречие, такое же

\_

 $<sup>^{215}</sup>$  Об истине, жизни и поведении. (Круг чтения). – М., 2002. – С. 730.

# нравственная проститутка, или воздержанный пьяница, или кроткий разбойник» (Там же. С. 178).

признание государства повиновение И правительству – ошибочны и греховны. Это очевидно для того, кто полагает веру в Бога основанием своей надстройкой на фундаменте жизни, a не благополучия». Толстой полагал, «материального традиционной, таких людей много В крестьянской, общинной России, а потому здесь имеются особенно благоприятные условия ДЛЯ общенародного ненасильственной русской революции (подробнее о ней поговорим в своём месте).

Так как Л.Н. Толстой не первым из мыслителей и публицистов XIX в. высказывал анархические по своей сущности взгляды, важно подчеркнуть особенности его теории. Лучший из биографов писателя, П.И. Бирюков, называл его анархистом с известными оговорками. Анархизм  $\Lambda$ .Н. Толстого уникален И ценен своей **глубокой религиозностью;** он, как пишет Бирюков, положении, что человек, духовно TOM «основан на возродившийся, усвоивший себе христианское учение, носит в себе самом ненарушимый божественный закон который любви И правды, уже нуждается не И подкреплении человеческими законами. ΠΟΤΟΜΥ Λ. Н-ча ведёт беспорядку анархизм не K распущенности, а к высшему нравственному порядку и праведной жизни»<sup>216</sup>.

В литературе было отмечено уже $^{217}$ , что Толстого от власти и авторитета не всеобъемлющ, как у Действительно, анархистов. «классический» анархизм, как известно, смешивает понятие «власти вообще» осуществляемой C понятием власти, учреждениями<sup>218</sup>. Более государственными авторитета деонтического (приобретаемого понятие обманом. иогоди ИЛИ принуждением) не

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup> Бирюков П.И. Биография Л.Н. Толстого. - Кн. 2. - М., 2000. - С. 227.

 $<sup>^{217}</sup>$  Ячевский В.В. Общественно-политические и правовые взгляды Л.Н. Толстого. – Воронеж, 1983. – С. 82.

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup> Там же.

отделяется от понятия об авторитете эпистемическом, при котором подчинение достигается, говоря словами Толстого, «разумным убеждением и добрым примером»: через уважение и любовь к «первому среди равных». Таковым долженствует быть знатоку, специалисту, полезному для всех и служащему общественным нуждам в результате не манипуляций массовым сознанием, а признания и доверия всех своих коллег, воспитанников, учеников, родственников, сообщинников и пр. Насилие физическое, вербальное или манипулятивный обман несовместимы с таким авторитетом.

«Анархия, - разъяснял сам Толстой, - не значит отсутствие учреждений, а только таких учреждений, которые людей заставляют подчиняться насильно» (53, 228).

Немаловажен тот факт, что писатель не испытывал иллюзий относительно возможностей создания, пусть и в отдалённейшем будущем, «неэксплуататорского» государства, демократии или теократии (56, 9). Для людей, просветлённых и умудрённых верой оно просто не будет возможно и нужно, а в любом сообществе спонтанно-чувственных, деструктивных индивидов, при любом политическом устройстве, неизбежны социальная дифференциация и новое насилие.

Как явствует из уже неоднократно упоминавшегося нами слова Л.Н. Толстого «Царство Божие внутри вас...», писатель не может быть причислен к числу сторонников насильственного ниспровержения или единовременной государственности. Новая форма «ОТМЕНЫ» устройства общественного без иерархии господствующих и повинующихся должна наступить собственной следствие преодоления ΛЮДЬМИ как психологической зависимости государства, OT общественном любых изживания мнении рационализаций повиновения человека человеку. переходом не отдельных людей, а общества в целом, к сопряжён высшему жизнепониманию неизбежно сознательный отказ большинства ОТ выполнения

нравственно некоторых нечистых «гражданских «податей» обязанностей». А среди них – уплата государственную казну, любая государственная служба, и в особенности военная, участие в купле и продаже земли, пользование наёмным трудом (капиталистическое рабовладение), присяжное заседательство и ряд других. Следствием такого постепенного изживания государственности станет уничтожение эксплуатации человека человеком.

«Правительство существует как атавизм, - писал Толстой ещё в 1892г., - отжило – как оболочка семени, сдерживающая лепестки. Насилие не нужно. Нужно только рост, и жизнь изменится. Насилия ведь нет. Это сон. Нужно очнуться»<sup>219</sup>.

Идеал жизни без пользования государством Л.Н. наблюдений Толстой выводил ИЗ за жизнью хозяйственно-административными функциями окраинного казачества. Таков первичный, зачаточный освобождения: трудовая жизнь природных  $\mathbf{B}$ условиях, но ещё C допущением служения правительству. Идею O возможности раздельного сосуществования «государства» «Земли» писатель И заимствовал у К. Аксакова. В духе славянофилов и сторонников теории русского общинного социализма он полагал общинное самоуправление «мирское», И равноправных началах, владение землёй достойными государственной альтернативами власти собственности на землю. Вот почему воспринимал как личную драму любые государственные общинниками,  $\mathbf{B}$ особенности насилия над истреблению поощрение крестьян K общинности начале XX века. Значимость этих социальных проблем для Толстого-публициста ставит перед исследователем огромный ряд проблем, требующий для их убедительного решения отдельного исследования. Максимально сжато

<sup>219</sup> Цит. по: Бирюков П.И. Указ. соч. Кн.2. С. 213; Ср.: Записные книжки. С. 122. К этому нечего добавить, кроме признания того, что и к XXI веку пробуждения от языческой жизни отнюдь не наступило, и, более того, множество пожизненно дремлющих властолюбивых истуканов и

лунатиков вершат в мире всё новое и новое насилие...

мы попытаемся сделать это в одной из следующих глав данной работы.

#### 1.7. Выводы.

ОТР действительность МЫ видим, не публициста, Λ.Η. Толстого устраивала \_ образом, вследствие наблюдавшегося им в буржуазном традиционных кризиса духовно-нравственных ценностей, торжества мнимоверия и безверия. Как христиански верующий и консервативный по своим сочувствовал тем, убеждениям мыслитель  $\mathbf{OH}$ открылась уже безблагодатность такого положения дел. Толстой не мог не признать необходимость ценностей и СТОЛЬКО «новых», «отвечающих не сколько общечеловеческих, причём - не совпадающих с рядом тех традиционных аксиом, которые как раз ассимилировала индустриализации эпоха монополистического капитала. Преклонение властью И богатством; оправдание неравенства, эксплуатации человека человеком, смертных казней, войн; ложная «святость» мистических, иррациональных религий, своей архаикой СИМВОЛОВ провоцирующих массовый скепсис и безверие критике этих всегдашних губителей и поработителей человеческих Толстой-публицист был не одинок. Но его «позитивная» программа имела важнейшие особенности.

Десятки лет анализируя политическую историю Европы, Толстой, в числе прочего, проследил весьма печальную закономерность, в силу которой за каждой революцией или политическим переворотом, то есть актом насилия, следует ещё худшее зло реакции и новые насилия (см. об этом, напр.: 54, 151; 68, 59).

Итогом этих исканий был вывод о необходимости соблюдения не только в личной, но и в исторической жизни человека закона «неделания»<sup>220</sup>, и прежде всего – «**непротивления**»: неупотребления насилия в

 $<sup>^{220}</sup>$  Путь жизни. – С. 286 - 293.

сопротивлении субъективно атрибутируемому как «злое», ненасилия. Конечно, И пр., т.е. допускал, что этот закон разделит обычную судьбу всех законов и будет нарушаться. Но сама его актуализация в человеческих сообществах и стремление к возможно соблюдению ΠΟΛΗΟΜΥ его служат непременными исторического **УСЛОВИЯМИ** прогресса OTзверя разумному человеку, духовному существу во временном животном теле $^{221}$ .

Толстой не столь радикален в своих суждениях и предложениях, как это принято думать. Российскому предлагает не «коренную ломку всех обществу OHскорее, тактическое отступление VCTOEB», HO, такой условиях угрозы ломки И неизбежной модернизации русской жизни: нужно уступить новому, сохранив социокультурный «стержень» русской жизни, меняться - но не в общем с европейской цивилизацией направлении. С этих позиций Л.Н. Толстой осудил как бездумно «охранительствовал» Tex, слепо И KTO естественно-отживающему в ментальности и в жизни русских людей, так И тех, KTO, кидаясь крайность, одновременно И ругал пресловутую паразитировал «ОТСТАЛОСТЬ» России, И на распространяя маргинальные идеи среди «тёмных» и неблагополучных людей, играя на ИХ атавистических инстинктах, соблазняя их на насилие, «освободительную борьбу», но не ради их свободы, а ради вождества соблазнёнными, корысти и власти. И заблудшие «охранители» несчастные, существующего строя, и сторонники беспочвенного идеалистического реформаторства, и адепты идеек о насильственном перевороте в стране справедливо виделись писателю людьми без истинной веры. «Выход не в том, чтобы

\_

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup> В своём Круге чтения, как раз вслед за превосходными высказываниями о тщете внешних, тем более насильственных, перемен в общественном устройстве (см.: 22 декабря), Л. Н-ч поместил известную новеллу обожаемого им А.И. Герцена. Главный герой её, «повредившийся рассудком» Евгений (!), на саркастические реплики своего доктора (одного из слепых обожателей научнотехнического прогресса), отвечает так: «Приблизиться к животным не мешает после неудачных попыток сделаться ангелами». Без сомнения, Толстой здесь текстуально предваряет и как бы «уравновешивает» крайние позиции герценовских спорщиков.

насилием разрушать насилие, - тщетно вразумлял их Лев Николаевич, - не в том, чтобы захватывать орудия производства или в парламентах бороться с правительствами, а в том, чтобы каждому человеку самому для себя сознать истину, исповедовать её и поступать сообразно с ней» (34, 215).

=======

## Глава 2. Л.Н. Толстой – публицист о патриотизме и милитаризме.

Война – это занавес, за которым люди и народы предаются таким грехам, которых мир не потерпел бы иначе.

(Г. Спрингфилд)

Придёт время, когда люди и народы поймут, что у них есть более нужные дела, чем нападение друг на друга; что их общие враги — это нищета, невежество, болезни; и что усилия их должны быть направлены против этих ужасных бедствий, а не против своих сотоварищей в несчастии.

(Ш. Рише)

Война уничтожится только тогда, когда люди не будут принимать никакого участия в насилии и будут готовы нести все те гонения, которым они могут подвергнуться за это.

(Л.Н. Толстой)

Разумеется, в рамках одной главы невозможно CYMMY проблем войны всю интересовавших Л.Н. Толстого. Мы выделим здесь лишь проблемы некоторые взаимоотношений аспекты милитаристской похоти власть имущих И патриотического самообмана подвластных им народов, отразившиеся в публицистике Толстого после Хронологическими рамками исследования определили годы с 1890 по 1910, то есть период поздней публицистики писателя, в которой ненависть к войне, естественная старого воина, СТОЛЬ ДЛЯ органично совместились в сознании Л.Н. Толстого с неприятием им военной службы, армий, наращивания вооружений и патриотического «гипнотизирования» масс<sup>222</sup>.

Общеизвестно, что ещё более чем за десятилетие до 1890г. Л.Н. Толстой стал активно и неортодоксально верующим человеком. И первым вопросом, в отношении к которому совершился раскол с учением православной ортодоксии, явился вопрос о совместимости с учением Христа происходивших в последней трети XIX века дел поддержания военного насилия И патриотического обмана и самообмана. Под 22 мая 1878г. Толстой поместил в Дневнике такую запись: «Был у обедни в службе я Подо всё могу подвести воскресенье. В объяснение, меня удовлетворяющее. Но многая лета и одоление на врагов есть кощунство. Христианин должен молиться за врагов, а не против них» (48, 70).

Никаких указаний на справедливость обычного возражения на этот счёт со стороны церковников, утверждавших всегда (и утверждающих по сей день), что враги государства, где живёт верующий, это именно враги, которых разрешается особенные такие даже убивать, не любить И указаний на это в Евангелиях Толстой не находит, да их быть. Апологетика там не может кровопролитий противостояния, ЭТО ПЛОД богословского многовекового «творчества», принадлежащего не Богу, а церквям, пребывающим в идеологическом союзе с правительствами, со «светской властью». Союзу правителей государств с служителями культа мнимого христианства уже более 1,5 тысяч лет, и

\_

 $<sup>^{222}</sup>$  Полковник Рик Мак-Пик, преподаватель в военной академии Вест-Пойнт (США), пишет об этом так:

<sup>«</sup>Его (Толстого – Р.А.) философия войны и мира не оставляет камня на камне от традиционных критериев успеха в вооружённом конфликте, в том числе таких, как патриотизм, героизм и победа <...>. В универсальной системе координат, предложенной им <...>, когда люди выбирают насилие для решения какой-либо проблемы, проигрывают все, живущие на земном шаре. Для Толстого настоящая битва происходит в духовной сфере. Поэтому единственная приемлемая стратегия для духовного воина — это отказ брать в руки оружие, а истинная мера победы — количество душ, спасённых от насильственной смерти. <...> Стоит ли удивляться, что редкие нации и индивидуумы откликнулись на громкий призыв к миру этого великого воина» (Выделение наше. — Р.А.). (Мак-Пик, Р. Толстой: боец за мир / Р. Мак-Пик // Лев Толстой и мировая литература: Материалы 5-й Международной научной конференции, проходившей в Ясной Поляне 12-16 августа 2007г. — Тула, 2008. — С. 39-45).

за эти века какой бы разбой ни совершили носители светской власти, попы-обманщики тут же оправдают его: «сделают святой воды, покропят, крест возьмут (тот крест, на котором умер нищий Христос за то, что он отрицал этих самых разбойников) и благословят побить, повесить, голову отрубить» (23, 480).

Не меньшую потребность публичной реакции, нежели церковные богослужения, вызывал у писателя вид военных церемоний, маршей и учений, которые он наблюдал неоднократно на площадях Москвы, в казармах, на Хамовническом плаце, расположенном недалеко от московского дома Толстых. Это было неизбежное дополнение к церковным проповедям.

Так сформировались и начали действовать два побудивших импульса,  $\Lambda$ .H. ОСНОВНЫХ Толстого выступлениям антивоенным  $\mathbf{B}$ печати: ОДИН потребность духовная внутренняя, вере, не церковными лжеучениями, замутнённой российской действительности, картины подходящие языческого воинственного ДЛЯ нежели для любого сообщества людей-христиан.

Третий импульс поступал вместе брошюрами, с которыми знакомился Толстой которых отразился всплеск милитаристских настроений, наблюдавшийся в Европе в последней четверти XIX века. В условиях активации военных приготовлений среди рабов и слуг господствующей лжехристианской цивилизации распространялись, как чумная зараза, искусно подновлённые теории, выискивавшие «великий общенациональный смысл» войны, её «божественное происхождение», её якобы благодетельное влияние на исторический прогресс и даже на нравственность человека.

Ответом Л.Н. Толстого на такие идеологические инвазии в массовое сознание стал написанный в период с июня 1890 по май 1893г. трактат «Царство Божие внутри вас, или Христианство не как мистическое учение, а как новое жизнепонимание». Из полного

вразумляющего Толстого слова ЭТОГО ясно, становится современникам ОТР антивоенный пафос - не единственный в сочинении. Оно явилось в полной мере итогом напряжённых духовных исканий писателя в 70-80-е годы. В этот исторический период в приобрела отлаженный, появилась И привычный характер обязательная всеобщая воинская повинность. К 1890 гг. наступила пора для самой резкой её критики с позиций евангельской этики.

Работа над трактатом продолжалась, с небольшими перерывами, около трёх лет (июнь 1890 - май 1893г.). Структура его необычна: в нём 11 основных глав, обширнейшее введение И заключение, небольшое имеющее собственное внутреннее деление на 6 глав. отражает структура СЛОЖНОСТЬ долговременность неоднократно прерывавшейся работы писателя над трактатом, влияний, оказываемых на него событиями различного масштаба - от мировых до губернских.

трактата Толстой самом начале приводит выдержки из письма от американских сектантов квакеров, поддержавших идею неупотребления насилия в сопротивлении злому, а также два исторических «Провозглашение основ мира» Гаррисона и «Катехизис непротивления» А. Баллу старших современников Л.Н. Толстого, чьи взгляды он во многом разделил. Но публицист не ограничивается знакомством читателя со своими единомышленниками, классифицируя) приводя (и даже множественные критические отзывы на своё сочинение 1884г. «В чём моя вера?». Главы 3 и 4 посвящены детальному разбору причин невозможности верного понимания учения Христа с церковной либо научной точек зрения. 4-я глава - смысловой центр трактата: в ней Толстой излагает свою концепцию «трёх жизнепониманий», из признаёт «всемирное, которых наивысшим

божеское», выраженное в Нагорной проповеди и мученической смерти Христа<sup>223</sup>.

Антивоенным пафосом проникнуты последующие (начиная с 5-й) главы трактата, включая и главы заключения.

Очень глубокой, серьёзной и злободневной является, на наш взгляд, идея трактата о необоснованности и неразумности колоссальнейших денежных и людских трат человечества на армии, вооружения и войны. Одних лишь денежных сумм, спускаемых в военную прорву, было бы достаточно «для воспитания народа и совершения самых огромных работ для общественной пользы», для того, чтобы иметь «возможность миролюбиво разрешить социальный вопрос»<sup>224</sup>.

истинное ЭТОМ ΛИ «непротивление насилием», противостоящее пассивному «подставлению бы Разве хватило денежных не человеческих ресурсов, истраченных правительствами стран «цивилизованного» мира в XIX и XX вв. на военное огромные армии, их вооружение, боевые насилие, действия и устранение их последствий, - разве не хватило бы их на такое преображение мира, которое позволило бы XX-му, и теперь уже XXI-му векам не страдать от зол фанатизма, невежества, неравенства, преступности, терроризма?

Толстой ряд авторов, Цитируя разоблачает демагогию правительств, разглагольствующих о мире и одновременно, якобы для «обеспечения» ЭТОГО вооружения<sup>225</sup>. увеличивающих Эта обмана также правительственного сохранила актуальность: по сей день любая мощная держава - это хищник, заботящийся более всего о длине и остроте своих зубов и когтей (вдруг у «врага» уже длиннее?). Этот инстинкт обезьяны, которой с палкой уютнее, чем без палки и приводил (и по сей день приводит) малые и большие сообщества людей к взаимному недоверию и

<sup>&</sup>lt;sup>223</sup> Толстой Л.Н. Избранные философские произведения. М., 1992. – С. 243 – 257.

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup> Там же. - С. 266-270

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> Там же.

неизбежным конфликтам за раздел и передел того, что хищнически отобрано ими у природы.

Демагогия и лицедейство правят бал в политике. В «Царствии Божием...» Толстой анализирует и признаёт малоэффективными вредными И даже «антивоенные» меры, как создание различных обществ, мира, конференций, конгрессов созыв своей пацифистской заявлений, деклараций, фразеологией отвлекающих внимание общественности от тёмных делишек властных «верхушек». Детальное, по пунктам, изложение резолюций Лондонского 1890 и Женевского 1891гг конгрессов мира<sup>226</sup> – своеобразный приём публициста, служащий цели демонстрации всей тщеты и даже глупости подобных «миротворческих» потуг. С явной иронией отнёсся Толстой, например, к идее «проповедовать людям зло войны и благо мира» аккуратно «в 3-е воскресенье декабря». Возражение Толстого весьма резонно: «Христианин не может не проповедовать этого всегда, во все дни своей жизни»<sup>227</sup>.

наивности Толстой считает Уникальными по предложения O введении третейского суда «арбитрации» решения державами спорных ДЛЯ вопросов мирным путём.

«Когда я был маленький, - вспоминает тут Л.Н. Толстой, - меня уверили, что для того, чтобы поймать птицу, надо насыпать ей соли на хвост. Я вышел с солью к птицам, но тотчас же убедился, что если бы я мог посыпать соли на хвост, то мог бы и поймать, и понял, что надо мной смеялись»<sup>228</sup>.

Над кем же хотят посмеяться авторы идеи подчинении правительств могучих держав независимых судей и арбитров? Свойство ПТИЦЫ себя давая изловить. не государственной власти - гордость и самостоятельность, несовместимые  $\mathbf{C}$ подчинением. И государственной власти, как справедливо указывает

 $<sup>^{226}</sup>$  Там же. — С. 274-277.  $^{227}$  Там же. — С. 277-278.

<sup>&</sup>lt;sup>228</sup> Там же. – С. 280.

Толстой, имманентна вооружённая сила, «стоящая над справедливостью и неизбежно нарушающая её» по собственному усмотрению. А потому предложение правительствам не пользоваться вооружённой силой и не нарушать справедливости, подчиняясь решениям посторонних арбитров, есть предложение уничтожиться как правительства, «а на это-то никакое правительство не может согласиться»<sup>229</sup>.

Цитируя строки антивоенных произведений из Мопассана, Э. Рода, В. Гюго, Толстой не приемлет, свойственного ЭТИМ авторам «МОДНОГО пессимизма», противопоставляя им бодрые (хотя и не добрые), самоуверенные высказывания Э. Золя, трёх французских академиков и фельдмаршала Гельмута в пользу неизбежности и даже блага фон Мольтке войны. Для писателя эти «потерявшие совесть, и потому и здравый смысл и человеческое чувство» представители искусства, науки И военных кругов общественного бытия, самых замкнутых и далёких от «страшны, ОТ народа) ужасны нравственной извращённостью»: «Вместо того, изменить жизнь соответственно сознанию, стараются всеми средствами затемнить, заглушить сознание» своё и других, доверяющих им людей<sup>230</sup>.

Об анархическом пафосе слова «Царство Божие внутри вас...» следует говорить с осторожностью. пределами этой сожалению, за публицистических работ Л.Н. Толстого осталась краткая и ёмкая формулировка того, что он именовал анархией: «Анархия - не есть отсутствие учреждений, а только которые людей учреждений, заставляют подчиняться насильно» (53, 228). Иначе говоря, Толстой не отрицал ни власти Бога над людьми, ни даже земной власти человека над человеком, основанной на качестве и полноте социально-ценных знаний, на авторитете, приобретённом добрым, заслугами любовным И

-

<sup>&</sup>lt;sup>229</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>230</sup> Там же. С. 287-291.

отношением к подвластным как к ближним и равным. Ударам его критики справедливо подвергалась только государственная власть, сущность которой во все века была остаётся неизменной: авторитет санкции, принуждения, совершаемого C помощью послушных вооружённых прислужников «верхушки», и в отношении собственных основном В граждан, и ропщущих. Сами угнетённых власть имущие времена Толстого не раз с циничной откровенностью признавались, что войска, заботу о которых они ставят всего, нужны им превыше не СТОЛЬКО В периоды кровавого международного самоистребления «человека разумного», сколько в мирное время, для действий против собственных угнетённых народов<sup>231</sup>.

Писатель убеждён, что преимущество государственного обуздания язычников и варваров в древности и в средние века было сведено на нет распространением христианства. Оно смягчило нравы простых людей, но не правителей, всегда сочетавших ум с безнравственностью и жестокостью. Так граждане попали в зависимость от своих же правителей, а не от внешнего врага, которым пугают их эти правители<sup>232</sup>.

Действительно, все формы государственного Чемберлена, устройства, OTЧингисхана ДΟ сохраняли и не могли не сохранять свою преступную против жизни и разума, против Божьих законов, не имеющую рационального истолкования сущность убийцы И насильника подлинного, идеологически порабощающего послушных обитателей гостерриторий при анархическом жупелом устройстве торжества, вымышленного. насильника жизни, общественного развития изменяются только формы, в проявляется властолюбцев, которых садизм HO не эксплуататорско-развращающая сущность государства. При конституции и республике, например, власть хитроумно разделена между большим

\_

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup> Там же. С. 296-297.

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup> Там же. С. 294.

обманщиков мучителей, количеством И а формы (36, 200). Зато менее резки господства сильнее участия «гражданских» развращение из-за масс политике. И любой закон избранных ими законодателей оборачивается против них уже тем, ОТР бунтарей, преступников, террористов, мошенников, убийц, прошедших прекрасную «школу ненависти» заразительным развращение примером людей, распределяющих правительственных между нижестоящими ответственность за участие убийстве образом, чтобы сограждан таким молчала каждого из них (23, 332; 55, 189-191).

(.....)

Обязательная служба в войске, по мысли Толстого, есть предел не только государственного деспотизма, но и рабьего повиновения граждан, ибо она отречения от всего, что должно быть дорого и свято христианину и «разрушает все те выгоды общественной жизни, которые она призвана хранить»<sup>233</sup>.

Прослеживая конкретно-историческую детерминанту всеобщей воинской повинности среди цивилизованных христиан, писатель говорит о ней как о нарастающего неизбежности **УСЛОВИЯХ** противостояния держав. Одна за другой, они ввели всеобщую воинскую повинность, и «сделалось то, что все граждане стали угнетателями самих себя»<sup>234</sup>.

доказывающей Иллюстрацией, справедливость этого тезиса, стало для Л.Н. Толстого событие, описанное в главе 1-й заключения к трактату. 9-го сентября 1892 Сызранско-Вяземской станции Узловая года железной дороги писатель встретился с карательным отрядом, направлявшимся, под руководством тульского губернатора Н.А. Зиновьева, для наказания крестьян, не давших своему помещику рубить лес, мошеннически Толстого возмутила отнятый y  ${\rm H}{\rm u}{\rm x}^{235}.$ не

<sup>235</sup> Там же. – С. 361-362.

 $<sup>^{233}</sup>$  Там же. – С. 298-299, 318-319.  $^{234}$  Там же. – С. 298.

несправедливость самого наказания, сколько та лёгкость, то нравственное безразличие, с которыми чиновники, офицеры и солдаты готовились совершить истязание «голодных и беззащитных, тех самых людей, которые кормят их»<sup>236</sup>.

Эта взывающая к дремлющей совести «паразитов» правам неуважения K И человеческому достоинству своих кормильцев, поднятая Л.Н. Толстым ещё в слове «Так что же нам делать?», развитая им в гениальных работах «Голод или не голод?», «Неужели это так надо?» и «Стыдно», по всей видимости, не скоро утратит свою актуальность. Пока «мирные покойно «пасутся», не помышляя о своём праве на свободу, честь, достоинство, до тех пор послушное стадо можно «стричь» (налогами), «резать» (войнами), да ещё и обманывать тем, что иначе нельзя и прожить стаду. Но как только традиционные неуважение, насилие и обман встречают отпор, как ТОЛЬКО стадо становится обществом людей, знающих СВОИХ человеческих 0 правах, 0 естественности своего равенства самозваными распорядителями их судеб, все эти люди обречены становиться жертвами насилий и обмана. А убивать их будут такие же, в прошлом, простые люди, но загнанные уже в военное рабство. С болью и гневом пишет Л.Н. Толстой, что, подобно тому «как из гнилых и перекладывай кривых брёвен, как ни их, построить дом, так из таких людей нельзя устроить разумное и нравственное общество. Из таких людей образоваться может ТОЛЬКО животных, стадо управляемое криками и кнутами пастухов»<sup>237</sup>.

Это патетическое и эмоциональное место не напрасно, не случайно перекликается с пушкинским стихотворением «Свободы сеятель пустынный...»: как и это стихотворение одного из немногочисленных поэтов, признанных Толстым, заключение писалось в период утраты автором обычных надежд, в том тяжёлом

20

<sup>&</sup>lt;sup>236</sup> Там же. – С. 369.

<sup>&</sup>lt;sup>237</sup> Там же. – С. 318.

которое преследовало состоянии души, его всю жизнь. Кроме того, периодически пушкинские образы, настроения, понятие свободы и чести всегда были близки Толстому (хотя в понятие «свобода» Толстойсвоеобразное публицист вложил своё, очень содержание)238.

Окружающая действительность давала немало поводов для грустных раздумий. Как разомкнуть одной лишь силой слова «ложный круг» насилия и обманов, влекущих людей под военные стяги<sup>239</sup>?

Для этого Л.Н. Толстой предлагает меры, взятые им на вооружение у древних мыслителей, у писателей эпох Просвещения, Возрождения И американских V K трансценденталистов. ЭТИМ мерам ОН относит морально-правовое признание незаконности войн приготовлений любых K ним, материальных идеологических, а также практическое ненасилие: отказ государственной любой OT военной И службы, проповедание христианского воздержания, от службы и повиновения властям<sup>240</sup>.

Но на что же, в первую очередь, должны быть неделания усилия обращены личные христианина и его проповедь? Конечно, на первейшего врага мира - патриотизм. Ему Толстой посвятил серию статей<sup>241</sup>. Первая из них – «Христианство и патриотизм» 1894) была 1893 март (окт. написана франко-русских впечатлением OTдемонстраций,

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> «Свобода – не та фантастическая свобода, которую проповедуют сторонники насилия, а та единая, истинная свобода, которая состоит в том, что каждый человек может жить и поступать по собственному рассуждению, платить или не платить подати, идти или не идти на службу, дружить или враждовать с соседним народом, что такая настоящая свобода не совместима с какой-либо властью одних людей над другими» (35, 205).

<sup>&</sup>lt;sup>239</sup> Там же. – С. 310-311.

 $<sup>^{240}</sup>$  Там же. – С. 401, 406-419.

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> Cm.: 39, 27-80; 90, 45-53, 425-444.

проходивших в октябре 1893г. по случаю заключения франко-русского союза и прибытия в Тулон эскадры русских военных кораблей.

Из официальных газет можно было почерпнуть сведения о съеденных на празднестве кушаньях и произнесённых речах. С сарказмом отмечает Л.Н. Толстой, что меню было явно разнообразнее речей о любви к миру, царю, президенту и начальнику эскадры одновременно – и всё это под музыку гимнов двух государств, один из которых, российский, прославляет царя, а другой, французский, «проклинает всех царей и обещает им скорую погибель» (39, 32).

Ложь официальных особ, в которую они, видимо, уверовали сами, шовинистический дурман, массовость «психопатической эпидемии», охватившей сотни тысяч рядовых участников торжеств и манифестаций (Там же. С. 34-36) – всё это не могло не возмущать Толстого. Самое страшное, подчёркивал писатель, то, что среди помешанных есть люди, имеющие деньги и власть для распространения своего помешательства по миру (Там же. С. 38). Между тем военные приготовления идут, деньги на вооружения тратятся миллиардами миллионы людей уже находятся под ружьём и в России, и во Франции. Вот почему, по глубокому убеждению Толстого, неизбежно вся эта игра в мир и любовь рано правительственным поздно окончится новым призывом к войне (Там же. С. 41).

Далее Толстой, вновь прибегая к соединению художественного и публицистического начал, набрасывает поистине жуткую (но и пророческую!) картину:

«Зазвонят в колокола, оденутся в золотые мешки долговолосые люди и начнут молиться за убийство <...>. Засуетятся, разжигающие людей под убийству, патриотизма, K ненависти И газетчики, радуясь тому, что получат двойной доход. Засуетятся радостно заводчики, купцы, поставщики военных

двойных барышей. припасов, ожидая Засуетятся всякого рода чиновники, предвидя возможность украсть крадут обыкновенно, засуетятся больше, чем ОНИ военные начальства, получающие двойное жалованье и рационы, и надеющиеся получить за убийство людей высокоценимые ими побрякушки – ленты, галуны, звёзды. Засуетятся праздные господа и дамы, Красный Крест, записываясь  $\mathbf{B}$ перевязывать тех, которых будут убивать их же мужья и братья» (Там же. – С. 46 – 47).

Миллионы, каждый против своей разумной воли, будут втянуты скопом в новую бойню. А итог один: «...Опять одичают, остервенеют люди, и уменьшится в мире любовь, и наступившее уже охристианение человечества отодвинется на десятки, сотни лет. И опять те люди, которым это выгодно, с уверенностью станут говорить, что если была война, то это значит то, что она необходима, и опять станут готовить к этому будущие поколения, с детства развращая их» (Там же).

государственных гербов Символика оскаленными, выпустившими когти хищниками, приобретает В осмыслении Толстого зловеще-Действуя символическое значение. В интересах влиятельной финансовой «верхушки», власть имущие возбуждают рядом несправедливостей вражду у других народов по отношению к «своему», а потом этой-то враждой пользуются для возбуждения вражды в «своём» народе. И вот, ещё недавно разумные, самостоятельные, добрые люди покорно встают «друг против друга с выпущенными когтями и оскаленными зубами и ждут только того, чтобы кто-нибудь впал в несчастье ослабел, чтобы можно было с наименьшей опасностью напасть и разорвать его» (90, 432).

Всё сбылось, и неоднократно, в веке XX-м, оставив нам, потомкам, незабвенные свидетельства правоты Л.Н. Толстого - мыслителя, но как водится, ничему никого не научило. И сегодня, как более чем сотню лет тому назад, Толстому пришлось бы, как о чём-то новом,

«ЧУВСТВО, 0 том, что ΛΟЖНΟ именуемое патриотизмом и выражающееся в предпочтении своего государства или народа всякому другому государству или народу вовсе не высокое, а, напротив, очень глупое и очень безнравственное» (Там же. - С. 61). И по сей день наивнейшей из утопий принято признавать мнение великого писателя, публициста и борца за мир о том, что и народы, как и отдельные люди, сношениях друг с другом должны руководиться соображениями выгоды доминирующих лиц,  $\mathbf{B}$ общественной иерархии, а известным нравственным законом: «Не делать другому и другим, чего бы мы не хотели, чтобы нам делали» (Там же).

Поведение влюблённого в патриотизм, воспитанного в нём человека Л.Н.Толстой характеризует как глубоко инфантильное. Такой человек подобен ребёнку, который «выбирает» сразу два желаемых, но несовместимых дела: и ехать покататься, и остаться дома поиграть; так и патриоты желают и патриотизма, и мира одновременно, не признавая необходимости выбора (Там же. – С. 35).

выбирать-то надо: если мир хороший, «патриотизм не может быть хорошим» (Там же. - С. 48). нормальное Для христианина поведение искоренение патриотизма миротворческое средствами: проповедью, убеждением, презрением, - С. 51). Человеку, насмешкой» (Там же. мира, сочувствовать желающему «He ТОЛЬКО нельзя могуществу своего отечества, радоваться но надо ослаблению его и содействовать этому» (Там же).

Можно ли, на основании сказанного, обвинить Л.Н. Толстого в проповедовании некоей «антипатриотической» крайности? Чтобы разобраться в данном вопросе, необходимо охарактеризовать предмет истинных патриотических чувств. Патриот любит то, что собирательно именует «родиной»: тех людей, с которыми живёт, с которыми сходится по жизни; родную землю, окружающую и ставшую привычной

природу, дарующую пропитание в обмен на труд. Для него, кроме того, важны особые культурные условия бытия того локального социума, к которому он себя причисляет: ценности, смыслы, символы, выраженные в традициях, вере, искусстве, научной мысли<sup>242</sup>. Такое патриотическое чувство естественно и достаточно для Ho, если сосредоточить каждого. внимание большинстве меньшинстве, a на населения государства, на его простых обитателях с минимумом возможностей возможно И прав, TO ΛИ всему предполагать, ОТР названному могут угрожать войной и уничтожением такие обыкновенные трудящиеся люди, любящие другую, «свою» родину. Ибо подлинная любовь к родине не гордится и не ищет она не предполагает никогда ненависти отношении людей иной агрессии В земли, социокультурной общности. Проще говоря, человек желает только спокойной жизни, благополучия своей семьи, мирного, свободного труда - всё на благо своей родины. У него резону нет претендовать на чужие судьбы и плоды трудов неведомых ему людей. христианин нравственно обязан воздержаться от любого участия в междоусобной или межклановой грызне, в борьбе обладание суетливой за непостоянными предметами или условиями бытия. Он понимает, что у него, да и у всех остальных, нет врагов среди людей, как бы которые угрожали общечеловеческой – планете Земля. «Человек разумный» сам себе единственный враг, когда ведёт себя как стайно-территориальное неразумное животное И подобное поддерживает поведение В человеческом обществе - не только личным участием, НО даже словами!

\_

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> Вот почему нельзя говорить о наличии настоящего патриотизма в том обществе, где названные предметы патриотического чувства пребывают в системном кризисном состоянии, находятся в небрежении, подвергаются разрушительным инвазиям (материальная бедность трудящихся, деятелей науки, образования и культуры, разрушение экосистемы, массовые увлечения молодых поколений культурно-чуждым для их этноса, лексическое и семантическое замусоривание языка и т.п.). Вооружение государственной армии или «всесторонняя» подготовленность к «службе» потенциальных военных рабов тут ни при чём.

Почему же, всё-таки, ведутся войны? И почему их жертвы поддерживают поджигателей войны? Толстой не раз выражал уверенность, что всё дело здесь ложного, паразитического идеологиях государственного патриотизма, насаждаемых усилиями государственных деятелей и служащих им учёных и духовенства (не всего духовенства, а его продажной «верхушки», преисполненной духа лукавого, рабьего и растленного!). Мы убеждены в справедливости этого вывода публициста. Идеология предписывает рядовым обитателям того или иного государства с оружием в руках служить интересам его элит. С детских лет рядовых сознании граждан, усилиями попов производится семантическая книжников, подмена: естественно-любимую родную землю и близких людей абстракции массовом сознании теснят В обозначенной территории государства, на которой они вынуждены обитать, и самих её обитателей, правило, ОНРИЛ даже не знакомых друг другу. «верхушки» интересы эгоистические, корыстные, сиюминутные, зачастую выдаются не за интересы паразитического, хотя и влиятельного, меньшинства, а за «общенародные».

Но никакому народу или «нации» война никогда не нужна; она нужна тем, кто в ней непосредственного участия не принимает - богатым и властвующим, предающимся греху борьбы с такими же богатыми и властвующими других государствах,  $\mathbf{B}$ междоусобной простых Ho обитателей грызне. гостерриторий губит их склонность с младенческих лет до седин подчиняться своим атавистическим, первобытно-зоологическим влечениям, подпитываемым и рационализируемым одуряющими патриотическими речами лживой казённой пропаганды. Когда возникает государственная «необходимость» в проведении где-либо военных действий, включая захватнические, идеологи добиваются создания в граждански-преданных головах или комплекса неполноценности, ущемлённости, или лживого образа «врага», тревоги за судьбу родины, которой, якобы, угрожает этот «враг». Л.Н. Толстой описывает сей манипулятивный механизм следующим имущие действуют образом: власть интересах В эксплуататорских классов, и, совершая всякого рода несправедливости и жестокости против других народов, возбуждают в них вражду к «своему» народу, и потом этой-то враждой пользуются для возбуждения вражды и в своём народе (90, 431). И получается та самая, описанная выше, картина, отражённая в символике государственных гербов, и вряд ли каждый отдельный участник этой массовки вменяемее гербовой птички или зверушки своего обожаемого «отечества»...

Впрочем, люди, помогающие властям, делятся, как и пишет об этом Л.Н. Толстой, на бессознательных и распространителей сознательных (39, 67).Занятые лжепатриотизма повседневным нелёгким трудом, многие люди просто не приучены к анализу обрушивающегося на них информационного потока и безропотно поддаются обману. На тех же, кто дерзает думать сам, хорошо действуют «гипнотизация», и откровенный завуалированные угрозы обещания карьеры, власти, материальных приобретений: они с успехом рекрутируются в ряды сознательных исполнителей идеологов И воли правительств (Там же. – С. 68).

Уступившие же такому воздействию для заглушения голоса совести внушают себе и «коллегам» идею полезности для народа распространения среди него патриотизма. Восторг и уважение одуренной толпы делают их только агрессивнее и наглее (Там же. С. 69-70).

Правительства, развращая общественное мнение делами насилия, войн, присяжных судилищ, тюрем, казней и т.п., поддерживают это развращение через исполняющие их идеологические заказы, послушные их

воле общественные структуры: школу, прессу, науку, церковь. И создаётся то, что Л.Н. Толстой именовал «ложным кругом»: «Общественное мнение производит власть, власть производит общественное мнение» (39, 71).

Развращённые, одуревшие от власти и неутолённого ложной, оказываемой властолюбия, чести им краденых богатств честолюбия, И жажды стяжательства, отстающие от простого народа в своём нравственном развитии, ΛЮДИ («правительство и господствующие классы») считают для себя выгодным сохранение того общественного мнения, совместимого с ложным патриотизмом, при котором условия их жизни максимально благоприятны, то есть когда есть власть, слава, главное – деньги (и чем больше, тем лучше). Манипуляция же массовым сознанием осуществляется правительствами и их помощниками через моральное, прежде всего, поощрение патриотизма. Для этого используются выгодные ситуации лёгкой массовой внушаемости: школьные уроки, публичные выступления, зрелища, торжества (90, 431).

В статье «Патриотизм и правительство» критике подвергнуты пацифистские иллюзии о «мире во всём Первой Гаагской связанные C конференцией 1899г. Конференция прекрасно доказала «до тех пор, пока будут существовать очевидное: правительства с войсками, прекращение вооружений и войн невозможно» (90, 433). Мирные предложения русского правительства, в свете его польской и финской политики, Толстой характеризует как смехотворные, а общемировое единение народов признаёт независимым от подобных конференций (Там же. - С. 434-435).

Факт проведения конференции разоблачается публицистом как составная часть политики сочетания идеологического обмана с насилием, применяемым правительствами различных стран в тех ситуациях, когда можно обойтись не военной силой, а более дешёвым насилием над сознанием. Об этом державном

жезле с двумя концами Толстой писал ещё в 1896г. - «на христианская конце СВЯТОСТЬ ΠΟΤΟΜΥ другом непогрешимость, на языческий меч виселица, так ОТР когда ОНЖОМ импонировать И обманывать святостью, пускается в ход святость, когда же обман не удаётся, пускается в ход меч и виселица» (Там же. С. 50). Этот отвратительный механизм не только не прекратил функционировать за прошедшее без Толстого столетие, но даже усовершенствовался и сохраняет актуальность в т.н. «демократическом мире».

Итак, ложный языческий военно-государственный патриотизм есть явление вредное, противоестественное, постыдное, безнравственное, грубо суеверное. преодоление через прекращение веры в ложь, проповедь истины, воспитание в истине новых поколений есть такое же законное действие при переходе человечества к совместимому с христианством пониманию жизни и своего места в ней, каким было преодоление животного утверждении индивидов при эгоизма на государственного периода человеческой истории жизнепонимания общественно-государственного, грубо языческого, совместимого с патриотизмом и войнами (Там же. С. 437-439, 51).

В статье «Приближение конца» (1896) Толстой, в связи с заявлением отказавшегося от военной службы Ван-дер-Вера Джона подчёркивает голландца подобных отказов: нужно не СТОЛЬКО значимость религиозной догме, (которая может богословски перевираться и в пользу воинской службы), сколько воздерживаться от участия в делах, противных здравому рассудку и достоинству человека (31, 81).

Статья Л.Н. Толстого «Carthago delenda est» (1896) появилась после публикации в журнале «Разведчик» письма царского генерала М.И. Драгомирова, где он идее «неустранимости» войны настаивал на человеческой жизни, её необходимости для некоторых созидательных целей. Толстой представляет новоиспечённого войны как идеолога живое

доказательство деградации военного сословия. Люди прогрессивного, христианского понимания жизни уже давно избрали себе невоенные профессии. Военное же сословие пополняется «всё худшим худшим в нравственном отношении элементом» (39, скалозубам 219). Новейшим публицист противопоставляет «декабристов 20-х годов» и лично знакомых ему участников и героев Крымской войны людей, составлявших цвет образованного общества (Там же). Толстой пишет: «Теперь для того, чтобы быть нужно быть грубым, военным, человеку ИЛИ непросвещённым  $\mathbf{B}$ истинном смысле ЭТОГО человеком, т.е. прямо не знать всего того, что сделано того, чтобы разъяснить человеческой мыслью ДЛЯ безумие, бесполезность и безнравственность войны и потому всякого участия в ней; или нечестным грубым, то есть притворяться, что не знаешь того, что нельзя не знать, и, пользуясь авторитетом сильных мира сего и инерцией общественного мнения, продолжающего по старой привычке уважать военных, высокое что веришь в вид, военного звания» (Там же. – Выдел. наши. – Р.А.).

противовес написанной «товарищем Бога по генеральству» Драгомировым крайне воинственной солдат (см.: 39, 219-221), Толстой, памятке для предотвратить приближаемую надежде идеологами бойню, составил свои «Солдатскую» «Офицерскую памятки», в которых апеллирует к разуму, совести и здравому смыслу участников военной службы. В «Солдатской памятке» рабское положение солдата писатель сравнивает положением блудницы, C отдающейся на осквернение по приказу хозяина, а в «Офицерской памятке» раскрывает механику, приёмы И людей называет офицерскую «страшным преступлением», подлостью, ибо естественно сблизились и столь же естественно желают мира, а не военных стычек (34, 283, 285-286, 288). Выход для русских офицеров Толстой видит в том,

чтобы попросить прощения перед солдатами за обман их и выйти из военного звания, отказаться от службы. Он предсказывает, что тем офицерам, кто не решится на покаяние теперь же, таки придётся оставить в скором времени своё повиновение властям буржуазно-капиталистической России, когда им и их солдатам будет приказано стрелять в толпу восставших рабочих или крестьян.

Обе памятки, увы, были опубликованы очень поздно – лишь в 1908г., и тут же начали циничнейшим образом использоваться в антиправительственной пропаганде. Пророчество публициста сбылось лишь отчасти: стрелять по «своим» вскоре пришлось, но это не стало поводом к сколько-нибудь массовому покаянию и отказам офицерства от службы.

(.....)

В ответ на письмо отставного фельдфебеля М.П. Шалагинова, спрашивавшего о противоречии между «не убий» учением Христа, заповедью и военной Толстой публикует присягой. своё «Письмо фельдфебелю» (Лондон, «Листки "Свободного слова"», 1899). Здесь Толстой указывает, в частности, преступную роль правительств в разжигании войн. Французское правительство пугает «свой» и англичанами, немецкое - русскими немцами французами, русское - французами и немцами. Так создаётся в массах образ врага и ложная тревога о судьбе родины, тогда как все народы не только не воевать  $\mathbf{c}$ соседями И любыми другими народами, но, наоборот, больше всего на свете боятся войны (90, 54-55).

Вот почему недопущение принуждения граждан любого государства к военной службе, экономическим ли давлением, прямым принуждением или патриотическим обманом, есть и по сей день важнейшее дело «непротивления злу насилием» для всей мировой общественности. «Средство для того, чтобы не было

войны, состоит в том, чтобы не воевали те, которым не нужна война, которые считают грехом участие в ней» - пишет Толстой об этом важнейшем деле (39, 200).

\*\*\*\*

В 90-е гг. письма к отдельным лицам или группам лиц становятся своеобразным жанром публициста, позволявшим ему оперативно откликаться широкий получался общественный дня: как резонанс, ТОЛЬКО пересылались так они не адресатам, но и печатались в России или за границей.

В начале 1899г. Толстой пишет письмо-статью «По поводу конгресса о мире», вызванную обращением к шведской интеллигенции нему группы созывом в Гааге в мае этого года мирной конференции, инициатором которой было правительство Николая II. Весьма значительными доводами письма Толстого признать следует его констатацию шведам невозможности разрешать международные конфликты порядке в условиях продолжающегося судебном военного противостояния держав, а также его критику ограничения некоторых видов вооружений в условиях наращивания других, и современнейших (39, 61-63). Публицист констатирует также, что если бы, как хотят конференции пацифисты, участвующие В предоставили правительства бы СВОИМ гражданам альтернативу службе войске, В распоряжении властей «так мало оказалось бы военных, что некому было бы заставить работать рабочих» (Там же. С. 64).

Толстой подчеркнул беспочвенность пацифистских иллюзий о возможности добиться от готовящихся к войне правительств ограничения вооружений и сокращения войск. Он дал лучший совет: «Уменьшатся, а потом и уничтожатся войска только тогда, когда общественное мнение будет клеймить позором людей, продающих из-за стража или выгоды свою свободу и становящихся в ряды убийц, называемых войском».

Отказавшихся от участия в военной службе, несмотря на соблазны и гонения, писатель признаёт «тем, что они есть: передовыми борцами и благодетелями человечества» (90, 62, 65).

(.....)

ваше время И власть ТЬМЫ» такими определил словами Толстой евангельскими принесшего человечеству империализма, вереницу истребительных войн. Развязанные в конце XIX в. империалистическими государствами войны испано-американская, англо-бурская абиссинская, публицистические выступления гневные писателя, такие как «К итальянцам» (1896) и «Две войны» Толстой сравнил испано-американскую  $\Lambda$ .H. избиением сильным и молодым человеком войну с старика». Восхваление «выжившего из ума И СИЛ американцев в прессе названо в статье «умственным повреждением» хвалителей (31, 98). «Второй войной» является для Толстого обратившее уже в это время его русскому правительству противостояние сектантов-духоборов, выселенных им на Кавказ воздерживавшихся OT греха повиновения властям. Толстой называет духоборцев «героями войны против войны» за их отказ отношения оружия и от военной службы (Там же. С. 99-100).

публиковавшаяся Неоконченная не И десятилетиями статья «К итальянцам» была задумана как обращение, адресованное народу Италии в связи с итало-абиссинской войной (которая, естественно, завершилась убедительной победой Абиссинии - раньше, чем Толстой окончил статью). Здесь война представлена как некий побудитель разума к антивоенному, более того - анархическому протесту. Л.Н. Толстой выражает уже весьма наивную в те годы уверенность в том, что, если не глас Божий в сердцах, то сама бедственность военной жизни заставит народы избавиться от «дикого патриотического сепаратизма» и предоставить своим

правительствам разрешать между собой конфликты как дракой<sup>243</sup>. Единственно хоть способом избавления от войн названо неучастие народа в военных делах правительства<sup>244</sup>. Насущной задачей Толстой полагает человечества уничтожение «великих держав» и соединение народов мира «в одну без разделения семью на державы И вражды, вытекающей из такого деления»<sup>245</sup>.

1900г. анархистом Г. Бресси был убит июле итальянский король Гумберт I. Э то событие вызвало множество откликов во всех странах, в том числе и в Толстой ОТКЛИКНУЛСЯ статьёй «He России. убий», печатавшейся границей, России за a  $\mathbf{B}$ распространявшейся в рукописных копиях.

статьи Главная идея необходимость христианских народов перестать поддерживать такое устройство, при котором общественное правители становятся жертвами производимого ими посредством казней и войн развращения собственных граждан, будучи сами при этом развращены своим положением, лицемерной воспитанием И лестью окружения. Важными шагами к уничтожению этой справедливо возмущающей анархистов власти должны стать, как полагает публицист, отказы этих самых «граждан» от уплаты налогов, идущих на приуготовление войн и от поступления на военную службу<sup>246</sup>

Трудовая элита, те, кто кормит своим трудом Россию, должна отказаться от эгоистических устремлений к материальным выгодам, проистекающим из участия в делах правительств. Честь и человеческое достоинство не должны более приноситься ими в жертву<sup>247</sup>.

Обращение Л.Н. Толстого «К рабочему народу» (1902) повторяет ту же, весьма нелицеприятную, мысль:

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup> Толстой Л.Н. «Не могу молчать». М., 1985. – С. 492.

<sup>&</sup>lt;sup>244</sup> Там же.- С. 493-494.

<sup>&</sup>lt;sup>245</sup> Там же. – С. 495.

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> Там же. С. 420-426.

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup> Там же.

рабочие сами порабощают себя и своих братьев, участвуя в производстве снарядов и пушек и поступая ради выгоды или из страха в военную службу (34, 256).

Страстный протест против безумия развязанной в 1904г. на Дальнем Востоке русско-японской войны писатель выразил в статьях «Одумайтесь» (1904) «Единое на потребу» (1905). Здесь виновниками подготовителями войны правительства, названы учёные, дипломаты, церковники, военные, журналисты. «Из-за чужой земли, на которую русские не имеют никакого права, <...> каких-то тёмных из-за аферистов, хотевших в Корее наживать деньги на чужих лесах, тратятся огромные миллионы денег, тоесть большая часть трудов всего русского народа, закабаляются в долги будущие поколения этого народа, труда его отвлекаются от лучшие работники безжалостно обрекаются на смерть десятки тысяч его (36, 138). К причинам войны справедливо причислены условия социальной жизни, с помощью которых микадо или «малоумный гусарский офицер» Николай II могут причинить несчастье миллионам людей (Там же. – С. 169).

Люди, не имеющие мужества в отстаивании своих убеждений (ведь по отдельности-то каждый – против войны!), делают противное своему разуму и совести, «призывают Бога на помощь делу дьявола, на помощь человекоубийству», а, одержав вдруг важную победу, - «благодарят за это кого-то, кого они называют Богом» (Там же. − С. 106-114). Видя подобное отношение людей к основному делу жизни всех и каждого − служению Богу и ближнему, веку ХХ-му Толстой пророчит не только разорение государств в гонке вооружений, но и катастрофическое вырождение вследствие гибели лучших людей, нравственное падение и развращение (Там же. − С. 115).

Корень бедствия писатель видит, и справедливо, в утрате народами Европы и Америки религиознонравственной опоры – руководства в приложении к жизни научных знаний, дающих власть над природой. Л.Н-ч указывает на необходимость спасительного исполнения каждым человеком воли пославшего его в жизнь Бога-Отца во имя созидания Царствия Божия на земле, а следовательно – неучастия в делах насилия (Там же. – С. 131-134).

Да, именно такие усилия ведут к реализации замысла Божия о человеке, или, выражаясь в иной терминологии, к гармоничности и долговременности взаимоотношений человека с человеком и с природой в обозримом будущем. Л.Н. Толстой дерзал мечтать о человеке действительно Разумном, избавившемся от кланово-территориального животного. атавизма надеялся на то, что уже в XX веке настанет время, когда, наконец, «обманутые люди опомнятся и скажут: вы, безжалостные безбожные идите И министры, митрополиты, аббаты, генералы, редакторы, аферисты и как вас там называют, идите вы под ядра и пули, а мы не хотим и не пойдём. Оставьте нас в покое пахать, сеять, строить, кормить вас же, дармоедов» (Там же. – С. 143).

(.....)

В мае 1908г. редактор "The free Hindustan" индиец Таракуатта Дас попросил Толстого обратить внимание индийского на бедственное положение находящегося под владычеством колонизаторов-«Письме Λ.Н-ч,  $\mathbf{B}$ своём K опубликованном на русском и английском языках, ответил так: «30 тысяч людей английской торговой компании не могли поработить 200 миллионный народ. Если индусы порабощены насилием, то только оттого, что они сами жили насилием, живут насилием, и не признают вечного, свойственного человечеству закона любви. Только живи человек согласно с свойственным сердцу и открытым уже ему законом любви, непротивление, включающей себя  $\mathbf{B}$ естественно не участвуя в каком бы то ни было насилии,

и не только сотни не поработят миллионы, но миллионы не поработят одного. Не противьтесь злу, но и сами не участвуйте во зле, в насилиях администрации, судов, сборов податей – и, главное, войска, и никто в мире не поработит вас» (37, 268-269).

Выводы Толстого в «Письме к индусу» касаются, не «Нужны «ИНДУСОВ»: как индусу, французу, и немцу, и русскому англичанину, и революции, конституции, не не какие-либо конференции, не конгрессы <...>, а нужно только одно: знание той простой, ясной, укладывающейся в душе одурённого религиозными человека, не истины, научными суевериями, ОТР закон человеческой есть закон любви, дающей высшее благо как отдельному человеку, так и всему человечеству» (Там же. - С. 272).

Известно, что на Востоке суждения Толстого попали на боле благодарную почву, нежели на родине писателя или в западных странах. Тем не менее, руководясь внутренним духовным требованием, писатель призывал к ненасилию и их. Первым побуждением для этого стало письмо сербской женщины Анды М. Петробутевой от 7 октября 1908 года, в котором она просила писателя выступить в защиту аннексированных Австро-Венгрией Боснии и Герцеговины, а также поставленной под угрозу захвата Сербии. Ответная статья Толстого была с цензурными пропусками напечатана в России Берлине. полностью 1909г. В Писатель сербам, черногорцам, боснякам И всем славянам «перестать разжигать в себе отсталый от веры грубый всеславянский патриотизм», сербский И одурённых грехами И соблазнами СВОИХ притеснителей, обрести захватчиков И И христианское понимание жизни, при «противление злу <злом> есть нелепость, не имеющая никакого оправдания» (Там же. С. 230-233). Главное же: нужно «сознать каждому человеку своё человеческое достоинство, не совместимое с подчинением любой

государственной власти, а только с законом любви, общим для всех людей» (Там же. С. 241).

Откликом на послание Толстого к сербам стало письмо польской журналистки Стефании Ляудын, укорявшей публициста за его «преступное, грешное молчание по польскому вопросу, а главным образом – за научение о «непротивлении», которое она явно смешивает с рабъей покорностью злу, несопротивлением вообще (38, 325).

Полячка пессимистически предсказывает России погибель вследствие недостаточности «светлого покрова» западной культуры, свободы и гуманизма (Там же). В этом она явно и намеренно противостояла великому мыслителю, видевшему на месте «светлого покрова» нечто в корне порочное, лживое, гнетущее, удушающее всё истинно светлое – народ, его труды, его веру, культуру, подлинную (пусть и в потенциале!) свободу и не западный, а русский и истинно христианский гуманизм.

В своём ответе писатель и публицист сравнивает осуждающего и нападающего на учение непротивления человека с собакой, кусающей того, кто хочет отвязать её (Там же. С. 151). И он пишет: «Не думаю, что Галилей был более убеждён в несомненности открытой им убеждён я, истины, чем несмотря на всеобщее отрицание её, в несомненности открытой не мной и не одним Христом, но всеми величайшими мудрецами мира истины о том, что зло побеждается не злом, а же). И всем порабощённым, только добром» (Там повторяет снова снова великий мыслитель И публицист, нужно лишь забыть каждому свою личную выгоду и не служить поработителям уплатой налогов, любым участием в администрации, в парламенте, полиции, армейской службе (Там же. - С. 152-153). В заключение Толстой делится своей мечтой о зарождении христианского движения непротивления и любви польском, русском, других славянских народах, а затем - во всём христианском мире.

Летом 1909г. Толстой получил уведомление об избрании его почётным членом 18-го Международного и одновременно конгресса мира приглашение \_ приехать в Стокгольм для принятия участия в работе Конгресса. Решив ехать, Толстой начал готовить доклад для прочтения в Стокгольме. Но выехать он не смог, а присланный в Стокгольм, так И обнародован, так как его выводы показались излишне радикальными для благонамеренных пацифистов, и они отложили съезд.

Доклад явился итоговым, завершающим этапом эволюции взглядов писателя на войну и милитаризм, творческим своеобразным отчётом одновременно современниками И завещанием патриотизм и потомкам. Ложный военная находят здесь себе суровый, но справедливый приговор: «военное дело есть дело столь же и гораздо постыдное, чем дело и звание палача, так как себя убивать ТОЛЬКО признаёт готовым признанных вредными и преступными, военный же человек обещается убивать и всех тех людей, которых ему только велят убивать, хотя бы это были и самые близкие ему и самые лучшие люди» (38, 123).

Главный, коренной тезис доклада – для того, чтобы не было войн, не должно быть армий. Война есть только неизбежное последствие существования «вооружённых сил». Поэтому Толстой, предлагая опубликовать воззвание ко всем народам, настаивает на том, чтобы в нём была подчёркнута не столько и без того очевидная гадость и преступность войны, сколько гадость и преступность (против веры, нравственности и здравого смысла) военной службы (Там же. С. 119-125).

(.....)

Таким образом, признавая, с одной стороны, современные ему пацифистские методы борьбы, Л.Н. Толстой, с другой стороны, шёл гораздо дальше пацифистов, переосмысливая деятельность истинных

нестерпимым ДЛЯ миротворцев самым правительств образом. Он надеялся, что власти будут вынуждены научиться миром разрешать свои споры и проблемы, когда в массе своей выйдут из повиновения сбросившие с себя иго обмана люди. Не случайно поэтому то, что миротворческое СЛОВО Толстого печатном виде и в монархических, и в республиканских государствах рассматривалось и уничтожалось наравне революционными прокламациями листовками: И совращать других приятнее, чем учиться camomv... Пацифистов же терпели И даже иледшооп деятельности, а потому, используя иногда в своих целях авторитет писателя (и кто его только в своих целях не использовал!) они, тем не менее, опасались признать его «своим». История переполненного военными бедствиями столетия чудовищным образом XX подтвердила справедливость выводов и предложений Л.Н. Толстого, а не «благонамеренных» пацифистских кругов.

\*\*\*\*

Толстой мечтал о времени, когда люди перестанут видеть в делах военного насилия «служение отечеству, геройство войны, военную славу, патриотизм, и увидят то, что есть: голое, преступное дело убийства» (38, 134). Мыслящим и чувствующим, слышащим зов истины людям XX1 века неизбежно верить, что это время настанет, и знать, что героическим и патриотическим делом современности является приближение этого времени усилиями неделания и проповедания истины. И в этом антивоенная публицистика Л.Н. Толстого была и пребудет ценнейшей духовной и идейной опорой.

## Глава 3. Россия и русский народ в публицистике Л.Н. Толстого (1880-1900-е гг.)

«Я увидел, что причина страданий и разврата людей та, что одни люди находятся в рабстве у других...»

«Только чистотою уничтожается нечисть на теле; то же самое и в человеческих обществах.

Пусть человеческие общества сделаются чистыми и здоровыми в духовном отношении, и питающиеся на них паразиты церкви и государства пропадут сами собой, как пропадают насекомые на чистом и здоровом теле»

#### (Л.Н. Толстой)

30 апреля 1889 года Л.Н. Толстой записывает в Дневнике: «Думал, вот 7 пунктов обвинительного акта правительства: 1) Церковь, обман, суеверия, Войско, разврат, траты. жестокость, траты. развращение, жестокость, Наказание, 4) зараза. Землевладение крупное, ненависть бедноты города. убийство Фабрики жизни. 6) Пьянство. Проституция» (50, 76-77).

Через десятилетие Толстой ещё раз определил в Дневнике свою позицию обличителя образа жизни и действий властвующих классов, как до конца осознанную им позицию: «Думал о том, что если служить людям писанием, то одно, на что я имею право, что должен делать, это обличать богатых в их неправде и открывать бедным обман, в котором их держат» (54, 52. Выделение наше. – Р.А.).

Действительно, основным содержанием толстовской публицистики становится в указанную эпоху страстный протест писателя и христианина, его глубокая, развитая на религиозном фундаменте, критика буржуазного государства и эксплуататорского строя, классового гнёта, главное же – массового ожесточения и безверия в русском обществе. Положение русского народа,

могущего в наступающем XX веке исполнить (или не исполнить) важнейшую в христианском мире миссию, занимало Толстого. Этой теме он посвятил публицистического своего богатого основную часть наследия. Его интересовали проблемы нравственной чистоты соотечественников, но не сами по себе, а в важнейшей проблемой благоустроенности трудового народа России, благополучия духовного, так равно и материального.

# 3.1. Нищета, невежество, омрачённость, насилие и разврат (первые впечатления $\Lambda$ .Н. Толстого в Москве).

**Н**аиболее подробно критика жизни высших классов России была дана Толстым в первом его крупном публицистическом слове к современникам – «Так что же нам делать?» (1882 - 1886). Само название труда свидетельствует как о его остропроблемном характере, так и об огромной эмоциональности и искренности. Можно смело говорить, что писан он «кровью сердца».

В годы, предшествовавшие созданию слова, Толстой пришёл к убеждению в возможности преодолеть остроту общественных противоречий через приобщение городских обитателей к трудовой крестьянской жизни. Огромному сочинению предшествовали две статьи 1882 года – «О переписи населения» и «О переписи в Москве», в которых писатель обращался к людям богатых классов с идеей соединить перепись и предоставление не только материальной, но и нравственной помощи нищим и бедствующим жителям города.

Перепись в Москве производилась 23 - 25 января 1882 года. Толстой попросил у главного руководителя переписи, профессора – экономиста И.И. Янжула, чтобы беднейшим дали участок С населением. Поселившись с семьёй в Москве осенью 1881г., Лев ужасающей СТОЛКНУТЬСЯ Николаевич успел уже C жизнью городских обитателей. Причём оценил не одни

масштабы бедствия: материальные устраиваются. Когда же начнут жить? Всё не для того, чтобы жить, а для того, что так люди. Несчастные! И нет жизни. нищета. Разврат. Вонь, камни, роскошь, Собрались злодеи, ограбившие народ, набрали солдат, чтобы оберегать их оргию, И пируют». ненормальности такого положения писатель неравнодушных внимание людей. «Современные января 1882г. газете  $\mathbf{B}$ известия» появилась статья «О переписи в Москве». При этом Толстой сам побывал в типографии, помогая рабочим наборщикам разобраться особенностях  $\mathbf{B}$ почерка, И ОНРИЛ занялся распространением напечатанного.

начале статьи писатель напоминает русскому читателю мнениях как революционного 0 противников нищеты и униженности «низов», так и оппозиции более ему близкой ПО взглядам, консервативной, не без основания указывавшей на нравственных основ жизни русского общества<sup>248</sup>. Выход из такого положения Толстому видится в том, чтобы соединить перепись с делом «любовного общения» с бедняками, служения им, продолжить это служение «не по назначению комитета назначению своего ПО сердца» окончания переписи. Причём \_ служа не СТОЛЬКО «материальной посредством помощи», филантропы лишь развращают бедняков, сколько через личный труд, который, в отличие от денег, нельзя отдавать бедным без любви к ним и начатому делу<sup>249</sup>. Не денежная отрыжка от излишеств богача, а любовное участие, милосердная личная забота о несчастных таков предлагавшийся Л.Н. Толстым очень русский и христианский образ действий.

Завершается статья мольбой писателя и публициста к соотечественникам: «Забудемте про то, что в больших

-

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup> Толстой Л.Н. Собр. соч. В 22-х т. М., 1983. Т. 16. С. 98-99.

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup> Там же. – С. 99-103.

городах и в Лондоне есть пролетариат, и не будем говорить, что это так надо. Этого не надо и не должно, потому что это противно и нашему разуму и сердцу, и не может быть, если мы живые люди»<sup>250</sup>.

Выше, говоря о впечатлениях молодого писателя от Париже, мы цитировали отрывок Дневника - удивительно схожую апелляцию «к разуму и сердцу». Но с Европой, с Парижем, Лондоном или сути взаимоотношений правителей азиатским по народом, хотя и поверхностно вестернизированным Петербургом Толстой не связывал давно никаких своих упований. He СТОЛЬ ясна ДЛЯ писателя традиционно-патриархальная, русская Москва. И стоит ли говорить, что предложение писателя имело свои очевидные психологические нюансы, продиктованные впечатлениями давними негативными буржуазных городов Европы, так и более новыми - от Москвы. Быть может, первый, мучительный, жизни в Москве напомнил ему те давние и столь же впечатления ОТ неприятные СТОЛИЦЫ тогдашнего эталона «республиканской демократии». Как коренного и усадебного жителя, убеждённого Λ.Η. интересовал потенциал христианской религиозности и нравственной чуткости изрядно уже обуржуазившихся, грязно развратившихся, москвичей, «сухой них, ещё уцелевший остаток» человеческого  $\mathbf{B}$ имперских реформаторских результатам Толстовские преобразований. предложения, действительно, могут выглядеть «по-мужицки» и даже «по-дурацки» с позиций идеологии капиталистического Запада, с её диким коктейлем из религиозных догм и «научных» суеверий, не позволяющем идти полицейских мер против «нищих», прикрываемых, для совести, помпезной рекламой филантропической деятельности. Ho В тогдашней России идеология нарождающегося капитализма ещё не приспособилась паразитировать на вечных моральных

\_

<sup>&</sup>lt;sup>250</sup> Там же. – С. 104.

ценностях, подмяв их под себя. Обычная перепись населения могла бы стать шагом к нравственному совершенствованию людей, и, не исключено, что - не только в Москве.

В реальности, конечно, всё вышло наоборот: на призыв писателя и публициста откликнулись отнюдь не образом главным самые богатые люди, ИЗ молодёжи. Воззвание учащейся задело сердца всколыхнуло умы тех, кто сам был знаком с бедностью, унижениями. У тех же, кто имел власть и располагал достатком, умы, по большей части, устояли, а сердца - и вовсе ничего не почувствовали. Постепенно избавляясь от иллюзий, Л.Н. Толстой уже в трактате «Так что же (1882-1886)подробно делать?» анализирует причины неготовности этих людей к делу христианского служения, признавая, что его смелое предложение и не могло быть принято теми, кому оно адресовалось в первую очередь.

\*\*\*\*

Первые же строки публицистического слова Л.Н. Толстого «Так что же нам делать?», а именно строки эпиграфа, дают религиозный ответ на стоящий в заглавии вопрос. Это - стихи из Евангелий от Луки, Матфея и Марка, содержащие христианский призыв к нестяжанию. Сама работа милосердию И обширна (40 глав), и главная её тема, как можно догадаться по эпиграфу – тема частной собственности и богатства  $\mathbf{B}$ капиталистическом мире, создающих условия ДЛЯ вопиющего неравенства  $\mathbf{B}$ положении трудящейся бедноты И висящей У неё на многоликой дармоедской «ЭЛИТЫ» эксплуататорского общества, капиталистического государства.

В первых 16-ти главах слова Толстой гениально соединил художественное искусство и публицистику, воспроизведя яркие образы посещённых им в ходе переписи нищих обитателей Хитрова рынка, Ляпинского и Ржанова ночлежных домов. Писатель передаёт свои

мысли и впечатления от этих встреч и от разочарования в надеждах «помочь» страждущим с помощью барской благотворительности.

Публицист вспоминает здесь, в частности, поначалу, ходе переписи, OHпредлагал беднякам деньгами, работой. Крестьянам, не имевшим денег для возвращения в свои деревни, помогать с выездом из Москвы; детей планировалось устраивать в школы, стариков и старух - в приюты и богадельни. Воображению писателя уже рисовалось некое «постоянное общество, которое, разделив между собой участки Москвы, будет следить за тем, чтобы бедность и нищета эта не зарождались»<sup>251</sup>. Но вскоре, столкнувшись с реальной жизнью московского «дна», пришёл к выводам о недостаточности зачастую, ненужности и вреде унизительной помощи бедным деньгами и о необходимости изменения их настроенного миросозерцания, ложный на идеал безделья и паразитизма.

Но готовы ли были к подобной работе *богатые* паразиты? Ведь известно, что, для того чтобы переменить миросозерцание другого человека, надо «самому иметь своё лучшее миросозерцание и жить сообразно с ним»<sup>252</sup>. Надо научиться самому, и лишь потом учить других «жить, то есть меньше брать от других, а больше давать»<sup>253</sup>.

причины городской нищеты многих и Выявляя меньшинства, Толстой формулирует роскошества главную экономическую причину того и другого: это богатств производителей «переход  $\mathbf{B}$ руки непроизводителей и скопление их в городах», вослед за вывозимым из деревень продуктом, стекаются, влекомые нищетой и соблазном, деревенские жите $\Lambda$ и<sup>254</sup>. Но городская жизнь жалует «обеспеченных», для которых созданы искусственные

<sup>251</sup> Толстой Л.Н. Собр. соч.: В.22-х тт. Т.16. С. 176.

<sup>253</sup> Там же. С. 199.

<sup>&</sup>lt;sup>252</sup> Там же. С. 191.

<sup>&</sup>lt;sup>254</sup> Там же. С. 212.

условия отделения их от бедняков посредством роскоши и лжи, оправдывающих нетрудовое потребление продуктов чужого труда. В этих условиях сближение с бедняками для общения и благого на них влияния становится невозможным, а возможной оказывается лишь ограниченная филантропия, озлобляющее бедных и успокаивающее совесть богатых «отбирание у бедных одной рукой тысячей, а другой швыряние копеек тем, кому вздумается»<sup>255</sup>.

В главе XVI-й автор делает беспощадно резкое противопоставление себя и других «паразитов» бедным, но работящим людям, которым он в филантропическом помогать<sup>256</sup>. Кто КИНУЛСЯ KOMV ослеплении помогать, если бедные своим трудом кормят и себя, и дармоедов из общественной «верхушки»? Здесь Толстой делает и конечный вывод из своей эпопеи с обладание переписью: деньгами, TO есть ЧУЖИМ овеществлённым трудом, не является главным подспорьем в деле помощи бедным, в нём «есть что-то безнравственное»<sup>257</sup>. Таким выражением христианской естественной (то есть человеческой) обезьяньего В отношении гадливости подгребания «под себя» публицист подводит читателя к исследованию проблемы денег (главы XVII-XXI).

Вопреки заверениям апологетов насилия в юристов И политэкономов, деньги, полагает Толстой, в условиях современного капитализма никак не могут быть лишь «безобидным средством обмена», а приобретают свойство порабощения тех, у кого их мало, теми, у кого имеется капитал. Для последних деньги это удобнейшее средство эксплуатации чужого труда обогащения<sup>258</sup>. ещё большего ради Таково капиталистическое рабство, рабство нового времени, трудящегося которого ДЛЯ народа почувствовал великий писатель и мыслитель.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>255</sup> Там же. С. 219 – 226.

<sup>&</sup>lt;sup>256</sup> Там же. С. 229 – 230.

<sup>&</sup>lt;sup>257</sup> Там же. С. 231.

<sup>&</sup>lt;sup>258</sup> Там же. С. 247 – 251.

Размышляя об экономических причинах городской нищеты и «нового рабства», Толстой приходит здесь к выводу, что главная из них в аграрной России – это деревенская бедность, следствие того, что у крестьян, у людей, трудящихся на земле, реформа 1861г. отняла землю. Реформа заменила личное рабство поземельным и податным порабощением: «У мужика не хватало хлеба, чтобы кормиться, а у помещика была земля и запасы хлеба, и потому мужик остался тем же рабом»<sup>259</sup>.

экономическое оправдывается  $\mathbf{B}$ обществе лживой эксплуататорском И продажной сделавшейся инструментом господствующей общественными частности, идеологии. В активно насаждается  $\mathbf{B}$ умах «граждан» суеверие подобное общественно-правовое, религиозному. состоит в том, что, якобы, «кроме обязанностей человека к человеку, существуют более важные обязанности к воображаемому существу (государству. - Р.А.), и жертвы человеческих жизней), (весьма часто приносимые воображаемому существу государству, необходимы, и люди могут и должны быть приводимы к средствами, всевозможными не насилие»<sup>260</sup>. Учёные обманщики, заменившие первобытных жрецов, заявляют, ОТР государство, дескать, существует для защиты свободы и благополучия рядовых «граждан», обитающих на его территории, а потому - вправе требовать от них денег и преданного служения в войске.

Л.Н. Толстой не устаёт развенчивать эту удобную государство ложь: любое необходимо ΛИШЬ ДЛЯ обеспечения господства насильнического «элитарного» (паразитарного) над меньшинства трудящимся большинством. Α потому улучшение положения трудящихся возможно ТОЛЬКО посредством «освобождения нашего от государственных требований», от того положения, при котором «насилующие люди

25

<sup>&</sup>lt;sup>259</sup> Там же. С. 264.

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup> Там же. С. 268.

насилуют людей для их свободы и делают им зло для их блага»<sup>261</sup>.

Где будет насилие, возведённое в закон власть имущими, используемое эксплуататорами и легитимное в глазах обманутых тружеников, - там будет рабство. И домохозяйствам будут распущены пока не ПО вооружённые силы капиталистических стран и сами эти «великие и могучие», то есть садистски-бесчеловечные, живущие ТОЛЬКО обманом, грабежом империи, насилием, будет рабство в страшных размерах $^{262}$ .

В последующих главах (26-30) Толстой критикует с позиций «теории насилия» современные ему научные оправдания несправедливого общественного разделения труда в различных общественных классах, в том числе теории Ч.Дарвина и О.Конта<sup>263</sup>.

Основная несправедливость, на которую указывает публицист, заключается в том, что служители науки и творческая элита буржуазного мира заявляют претензии на результаты производительного большинства работников, на «пищу телесную», но при этом не спешат обеспечить трудящихся на них людей плодами своего труда, полноценной и качественной «пищей духовной». А к таковой необходимо отнести: учение о жизни, её смысле и назначении человека, усовершенствованные орудия труда, близкое народу, радость, эстетическое дарующее наслаждение, объединяющее людей, обогащающее ИХ новыми осмыслениями искусство и т.п.<sup>264</sup>.

Толстой Последние три главы посвящает непосредственно ответу на вопрос, стоящий в заглавии. Жить среди народа, служа ему своими знаниями и талантами, не заявляя никаких прав на чужой труд, самим «кормиться, одеваться, отопляться, обстраиваться и в этом же самом служить другим»<sup>265</sup> - к этому, к

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup> Там же. С. 268-270.

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup> Там же. С. 273.

<sup>&</sup>lt;sup>263</sup> Там же. С. 310-328.

<sup>&</sup>lt;sup>264</sup> Там же. С. 332-336. <sup>265</sup> Там же. С. 346, 364-365.

общего ДЛЯ исполнению всех «закона труда»  $\mathbf{B}$ человеку деревенских природных условиях жизни, публицист призывает И мыслитель ещё не западным образом городскую развращённую жизни своего, интеллигенцию: «Трудом всего существа стыдясь никакого труда, бороться с природою для поддержания жизни своей и других людей»<sup>266</sup>.

заключение великого, мудрого слова своего предсказывает, Толстой современникам, что, общественные «элиты» - паразиты не слезут с народной, то грянет справедливая «рабочая революция», взрыв которой лишь «отсрочивался последние 30 лет»<sup>267</sup>. Ненормально такое положение, при котором растёт с каждым годом ненависть и презрение народа к его «высококультурным» обманщикам и эксплуататорам. Общественное мнение, несомненно, будет на стороне своей людей, главной трудящихся признающих собственностью свои рабочие руки<sup>268</sup>.

Именно поэтому не надо ждать революционного взрыва: ведь общественное мнение пока ещё способно поддержать и инициативу «сверху». Те люди «верхушки», которые добровольно займутся честным, полезным для общества трудом, «без насилия правительственного или революционного для себя разрешат страшный вопрос, стоящий перед всем миром и разделяющий людей»<sup>269</sup>.

Таково содержание этого крупного общественнополитического выступления Л.Н. Толстого. Его полный текст увидел свет лишь за границей (в 1889г.), а в России был напечатан только в 1937г. в 25-м томе юбилейного собрания сочинений. Так что полемизировать «культурным», читающим современникам Толстого пришлось вокруг неполного, урезанного цензорами, текста «Так что же нам делать?», который, к тому же, они и не желали понять в его истинном значении, ибо обращён он был как раз против

<sup>267</sup> Там же. С. 379.

<sup>&</sup>lt;sup>266</sup> Там же. С. 377.

<sup>&</sup>lt;sup>268</sup> Там же. С. 383-387.

<sup>&</sup>lt;sup>269</sup> Там же. С. 381.

## 3.2. Голод, бессилие и самообман: предвестники ужасов большевизма.

Следует отметить, что в рассмотренной выше книге Толстой, в полном согласии со своим мировоззрением, подразумевает под защищаемым им «рабочим народом» только крестьян (не исключая временно живущих в городе), пресловутого же «рабочего вопроса» касается лишь бегло. Но Толстой интересовался и рабочими, вникал в их проблемы, размышлял над перспективами улучшения их положения. Итогом толстовских дум о пролетариях стала в самом конце 90-х гг., в 1900 году, большая статья – «Рабство нашего времени».

течение же указанного десятилетия Толстой уделяет наибольшее внимание проблемам крестьянской жизни. И особое место в «крестьянской» публицистике Л.Н. Толстого заняли его статьи о голоде, случившемся в 1891-1892гг. в 30 губерниях России. В Тульской губернии голодало 9 уездов из 12, причём вслед за голодом началась эпидемия холеры. Зная глубоко и точно жизнь русской деревни, писатель и публицист понимал, что голод - не случайность, не следствие неурожая, а неизбежное и, в сущности, постоянное бедствие, что хищническим хозяйничаньем в природе, с одной стороны, и недостатком земли в условиях роста населения и равнодушия властей - с другой, крестьяне доведены до разорения. В сентябре 1891г. Толстой сам поездку по голодающим совершил деревням Крапивенского, Богородицкого, Епифанского Ефремовского уездов, убедился в необходимости спасать народ. Начинается его знаменитая кампания по сбору средств, продовольствия, одежды, открытию голодающих взрослых бесплатных СТОЛОВЫХ ДЛЯ крестьян и выдаче молочных продуктов детям. 246

столовых и более 10 тыс. кормящихся в них крестьян Тульской губернии, 124 молочных кухни («приюта») для детей – таковы были масштабы предприятия (29, 162-164). Дабы расшевелить сонную зажиточную общественность, 26 сентября, воротившись в Ясную Толстой садится за написание обличительной статьи «О голоде». Рассказав в ней о невыносимых условиях выживания в русских селеньях, он вновь призвал людей богатых классов слезть с шеи народа, дать хлебному труженику землю, а не очередную унизительную подачку из барского кармана. Причисляя и себя к виновным «богатым классам», Толстой делает вывод: «Народ голоден оттого, что мы слишком сыты... Народ всегда держится нами впроголодь. Это наше средство, чтобы заставлять его на нас работать»<sup>270</sup>. И сделать для поправления положения богатые господа могут только одно: «изменив свою жизнь, разорвать кастовую черту, разделяющую нас от народа»<sup>271</sup>.

Именно этот христианский призыв Льва Николаевича Толстого к совершению подвига любви к Богу и ближним, своим же кормильцам-крестьянам, комментатор из «Московских ведомостей» расценил как «пропаганду самого крайнего, самого разнузданного социализма»<sup>272</sup>. Официально статья была в России запрещена, но ходила по рукам, и произвела своё действие: пожертвования шли со всех концов мира.

Следует отметить, что в статье «О голоде» прослеживается идеи некоего «примирения» богатых и бедных, разделённых пропастью неравенства. Богатые иногда не прочь и нажиться на голоде, лишь усугубляя эту пропасть<sup>273</sup>. И уже не к одним богатым, но ко всем обращает автор своё предложение об энтузиастам деревнях бесплатных столовых. Эта открытии представлениям, должна деятельность, ПО его

 $^{270}$  Толстой Л.Н. Собр. соч.: В 22-х тт. Т. 17. С. 160.

<sup>273</sup> Там же. С. 161-162.

<sup>&</sup>lt;sup>271</sup> Там же. С. 162.

<sup>&</sup>lt;sup>272</sup> Там же. (Примечания). С. 256.

сблизить горожан – помещиков с народом<sup>274</sup>. Статья «О голоде», помимо сугубо практической роли, стала, таким образом, своеобразным призывом в адрес обитателей крупных городов, скопивших плоды чужого труда и совращающих ими народ, - призывом к единению с народом и его трудом, с природой, служению ему не деньгами, а личными делами любви.

Тот же «разнузданный социализм» «проповедует» Л.Н-ч и в статье 1893г. «Заключение к последнему отчёту о помощи голодающим». Здесь он вновь побуждает богатых добровольно (пока ещё) отречься от прежнего своего образа жизни, встать в равные условия с народом, и с ним уже вместе достигнуть тех благ управления, науки, цивилизации, которые мы теперь извне, и не спрашиваясь его воли, будто бы хотим передать ему» (29, 207-208).

#### 3.3. Безверие. Истязатели и истязуемые.

**В** 1898г. в России вновь голодали её кормильцы. Снова повторилось то, что было в 1891-92гг. Царское напуганное ростом революционного правительство, настойчиво движения, так пыталось общественности, что голода нет, что активно отказывало в помощи тем, кто пытался организовывать помощь В этих условиях, Л.Н. Толстой, встречая противодействия мелкой губернской чиновной сволочи, тем не менее, снова организует помощь, заботится об открытии бесплатных столовых. Находится время и для новой статьи – «Голод или не голод?» (1898), главными хронически которой стали бедственное темами положение народа и взаимоотношения сочувствующей народу части общества и царской администрации.

Толстой отмечает, среди прочего, тот факт, что **народ** не только голодает, но и *пал духом*, будучи

2

<sup>&</sup>lt;sup>274</sup> Там же. С. 167-170.

**постоянно унижаем теми, кто управляет им**<sup>275</sup>. Унижение это проявляется в отсутствии элементарных прав и свобод для крестьян, их особом, приниженном положении, допускающем, в частности, позорное истязание розгами<sup>276</sup>.

В связи с этим публицист предлагает царскому правительству принять комплекс наиважнейших, насущно необходимых, по его мнению, мер. Он предлагает:

- 1. дать народу свободу вероисповедания;
- 2. подчинить крестьянство общим для всех граждан, а не исключительным, законам;
- 3. обеспечить для крестьян «свободу ученья, свободу чтенья»;
- 4. «главное, снять то позорное клеймо, которое лежит на прошлом и теперешнем царствовании, разрешение дикого истязания, сечения взрослых людей только потому, что они числятся в сословии крестьян»<sup>277</sup>.

Не унижать людей, верить в народ, уважать народ, обеспечить народу возможность «духовного подъёма» (а не ожесточения, которым всегда пользовались «оппозиционные» демагоги!) - этим, по мысли Льва Николаевича, правительство может поспособствовать братскому единению людей в России<sup>278</sup>. Для нас здесь важно характерное сочетание христианских призывов писателя с объективным анализом ситуации в стране и либеральной ПО своей СУТИ программой преобразований, внутриполитических адресованной царю и правительству, что тоже является своеобразной «традицией» толстовской публицистики. Толстой здесь объективно либерален, но не оппозиционен правительству страны, а готов к сотрудничеству общем деле благоустройства жизни народа.

<sup>277</sup> Там же. С. 187.

<sup>&</sup>lt;sup>275</sup> Толстой Л.Н. Собр. соч.: В 22-х тт. Т. 17. С. 184-185.

<sup>&</sup>lt;sup>276</sup> Там же. С. 186.

<sup>&</sup>lt;sup>278</sup> Там же. С. 192.

«Духовный подъём народа» равносилен для Л.Н. ненасильственному Толстого революционному могущему пресечь разящим перевороту, ударом разрушительную ДУХОВНОГО» работу над народным сознанием революционных радикалов и её революционного последствия всплеск разрушения жизни в стране, уже угрожавшего в то время самодержавной России.

Увы, в полном своём объёме эта статья Л.Н. Толстого в те годы так и не увидела свет в России, как и более ранние его статьи о телесных наказаниях – «Николай Палкин» (1886-1887) и «Стыдно» (1895).

Первый набросок статьи «Николай Палкин» был сделан в записной книжке, когда Толстой в начале апреля 1886г. отправился, вместе с молодыми своими друзьями – М.А. Стаховичем и Н.Н. Ге-сыном, пешком из Москвы в Ясную Поляну. Один раз они ночевали у 95-летнего старого солдата, который рассказал, как истязали, прогоняя сквозь строй, солдат во времена царя Николая I, прозванного в народе Палкиным. Сам Толстой не видел подобных истязаний и рассказ старика потряс его. Статья была окончена в 1887г., но опубликована в России была лишь в 1917г.

Главная мысль статьи может быть передана так: российское общество олэжет больно. Больно бессознательной И бессмысленной жестокостью, несовместимой не ТОЛЬКО C разумом совестью И истинных последователей Христа, но и просто с задачей всеобщего выживания 279. И если в старину это буйное поветрие распространялось по стране в виде массовых казней и пыток, а в эпоху Николая І - в виде забивания насмерть шпицрутенами, то безумием 2-й половины XIX века стали солдатчина, суды присяжных, остроги с камерами, революционеров, одиночными казни безжалостная эксплуатация рабочих и многое другое<sup>280</sup>. И все эти мерзости обманщики от государства, церкви и

<sup>279</sup> Там же. С. 222-223.

<sup>&</sup>lt;sup>280</sup> Там же. С. 225-226.

науки оправдывают заботой о «прогрессе» и общем благе. Этот обман активно развращает общественное мнение, принуждая самых милосердных людей к участию во зле этого полузвериного существования служением своими поступками интересам общего идола – государства<sup>281</sup>.

«Диагноз», данный современникам великим писателем, не теряет актуальности и в веке 21-м: в основе массовой жестокости лежит БЕЗВЕРИЕ, регресс жизнепонимания, забвение низостям языческого простых правил доброй и разумной жизни, данных Христом. Своим читателям Толстой напоминает такую максиму из Евангелия: кесарево - кесарю, а Божие -Богу. Это значит: кесарю - подати, имущество, жизнь даже, но только не дела служения, не поступки; они -Божие<sup>282</sup>. В отношениях с государствами христианин должен думать и поступать так: «Царю или кому ещё всё, что хочешь, но только не Божие. Нужны кесарю мои деньги – бери; мой дом, мои труды – бери. Мою жену, моих детей, мою жизнь - бери, всё это не Божие. Но нужно кесарю, чтоб я поднял и опустил прут на спину ближнего, чтобы я держал человека, пока его будут бить, чтобы я связал человека или с угрозой убийства, с оружием в руке стоял над человеком, когда ему делают зло, чтобы я запер дверь тюрьмы за человеком, чтобы я отнял у человека его корову, хлеб, чтобы я написал бумагу, по которой запрут человека или отнимут у него то, что ему дорого, - всего этого я не могу, потому что тут требуются мои поступки, а они-то и есть Божие. Мои поступки - это то, из чего слагается моя жизнь; жизнь; жизнь, которую я получил от Бога, я отдам Ему одному».

В России же утвердилась рабская покорность воле власть имущих, исключающая для её христианских народов возможность исполнить в мире своё общехристианское назначение. «...Мы дошли до того, -

<sup>281</sup> Там же. С. 226.

<sup>&</sup>lt;sup>282</sup> Там же. С. 226-227.

завершает Толстой, - что слова «Богу Божие» - для нас то, что Богу отдавать копеечные свечи, молебны, слова – вообще всё, что никому, тем более Богу, не нужно, а всё остальное, всю свою жизнь, всю святыню своей души, принадлежащую Богу, отдавать кесарю!»

Тема нравственного падения русского общества была продолжена Л.Н. Толстым статьёй «Стыдно» (1895). 1895г. сельские учителя Каневского уезда 22 апреля Киевской губернии В.Ю. Шимановский, Губернарчук Д.Е. И Гунько направили писателю возмущённое письмо о телесных наказаниях «крестьянского сословия». Ответом статья И стала «Стыдно».

одной из главных причин угрожающих бедствий Толстой революции называет нравственное падение  $\mathbf{B}$ среде «так называемого высшего русского общества» в сравнении с началом XIX декабристов, эпохой которые отказались сечь солдат своих полков, заслужили их уважение и любовь, а в декабре 1825 года вышли вместе с ними на Сенатскую площадь<sup>283</sup>. Не случайно одним из рабочих названий статьи было - «Декабристы и мы». Даже дата окончания статьи – 14 декабря 1895 года – была напоминанием читателю о годовщине восстания.

Толстой отмечает в статье, что нравственная деградация «верхушки» русского общества происходит одновременно C «повышением умственного нравственного уровня» крестьянского приведшим к тому, что телесное наказание стало для крестьян доводящей до самоубийства пыткой<sup>284</sup>. нравственной Вопиющий «нелепейшему, неприличнейшему и оскорбительнейшему наказанию» подвергаются не все сословия, а именно трудолюбивое, полезное, нравственное многочисленное»<sup>285</sup>. В государстве, претендующем

 $<sup>^{283}</sup>$  Толстой Л.Н. Стыдно // Толстой Л.Н. Не могу молчать. М., 1985. С. 358-359.  $^{284}$  Его же. Соч.: В 22-х т. Т. 17. С. 172-173.

<sup>&</sup>lt;sup>285</sup> Там же. С. 174.

называться христианским, «дикий произвол грубой власти» допускает «взрослых и иногда старых людей оголять, валить на пол и бить прутьями по заднице» с озверением и уверенностью, что это не преступление, а нужное и полезное дело<sup>286</sup>. Для крестьян уже прошла пора безропотного повиновения деспотии помещиков, они узнали, что такое человеческое достоинство и готовы заявить о своих правах, а потому, заключает Л.Н. Толстой, правящим классам необходимо, пока не поздно, по-человечески признать свой грех и смиренно покаяться в нём<sup>287</sup>.

Статья произвела мощное впечатление на читающую Россию. Толстой получал благодарственные письма. В одном из ответов на такое письмо он даёт мудрейший совет: «Средство уничтожить это и всякое другое зло – в том, чтобы общественное мнение казнило презрением людей, подающих руку правительству в таких делах» (69, 39).

### 3.4. Казни. Бессмысленность и беспощадность.

С ещё большей силой критика нравственного облика власть имущих зазвучала в публицистике Л.Н. Толстого в период правительственных репрессий, последовавших за первой российской революцией 1905 – 1907 гг. К голосу Толстого в эти годы присоединились репин, Горький, Короленко, Серафимович, Блок, Брюсов, Л. Андреев и другие – каждый, разумеется, со своих идейно-творческих позиций.

В июле 1907г., в связи с арестом ответственного редактора издательства «Обновление» Н.Е. Фельтена, обвинённого, как в преступлении, в издании и распространении статьи Толстого «Не убий», Л.Н. Толстой публично осудил политику самодержавия в новой статье «Не убий никого».

-

<sup>&</sup>lt;sup>286</sup> Там же. С. 175-176.

<sup>&</sup>lt;sup>287</sup> Там же.

волновавшей K правительственных репрессий Толстой вернулся через год - в мае-июне 1908г. - в двух новых статьях, из которых наиболее сильная, была посвящена одна, воспоминаниям о суде над солдатом Шибуниным, а аресту единомышленника писателя Молочникова. Критическая направленность первой из статей – довольно обширная и «традиционная» для публицистики Толстого: несправедливости общественного строя, ложь буржуазной науки и церковь «православных», чугунным авторитетом освящающая СВОИМ глупости Государственное различные гадости. И устройство имперской России, свидетельствует из своей эпохи Л.Н. Толстой, немыслимо без убийств, а «то, что у нас называется наукой, есть только такое же лживое оправдание существующего зла, каким было прежде церковное учение» (37, 75).

Во второй из упомянутых статей Л.Н. Толстой развил и усилил выводы первой. Правительственные деятели через позорное судилище над Молочниковым ПОГЛУМИЛИСЬ над высокими нравственными истинами, разделяемыми большинством человечества. Сенаторы, судьи и прокуроры с блеском и убедительно продемонстрировали жестокость, развращённость, губительность для души человеческой и ужасающую, досадную глупость государственного устройства буржуазно-капиталистической России (37, 80-82). Религия, нравственность, даже здравый смысл - всё попрано господствующей «верхушкой», всё отброшено, как ветошь, ради удержания существующего в стране (и выгодного «верхам») порядка вещей (Там же).

Заметим, что, на наш взгляд, это обобщение должно бы распространяться и на государственное устройство других стран буржуазного мира, а не только на Россию времён «позднего» Толстого. Но писатель, видимо, настолько был разгневан осуждением своего рядового единомышленника, что не мог не сгустить красок, и шельмовал «власть имущих» именно царской России. Его

можно понять: не раз он выражал пожелание принять на себя весь имперский гнев за обнародованные в печати убеждения, но царизм подлейше издевался над более молодыми и беззащитными, принципиально не трогая «ересиарха», якобы из внимания к мнениям мировой и российской общественности (с другой стороны, плюя на общественное мнение по вопросам телесных наказаний и смертной казни). Расправы с Фельтеном и Молочниковым лишь влились в поток не менее ужасающих новостей, достигающих Ясной Поляны. Со всё возрастающим чувством ужаса и гнева, главное - мук совести собственную причастность происходящему,  $\mathbf{K}$ старый граф и знаменитый писатель публицист И ужасные, доходившие до него в письмах и газетах, вести экспедициях, карательных экзекуциях об судах, смертных приговорах крестьянами, Ο Ο виселицах. Страдание нарастало, крик боли становился неизбежен...

мая 1908г. Толстой прочитал В ведомостях», а 11 мая - в газете «Русь», повергшее его в шок известие о массовой казни в Херсоне крестьян, «разбойном нападении» обвинённых В на землевладельца в Елисаветградском уезде. А 13 мая пришло ещё одно страшное известие. Из беседы с московским адвокатом Муравьёвым писатель узнал о расстреле в Екатеринославе 17 узников, пытавшихся вырваться из переполненной тюрьмы. Особенно поразила Толстого та подробность, что при казнях присутствуют священники.

В этот же день Толстой, <u>неожиданно для самого</u> себя, начал писать публицистический манифест «Не могу молчать», воззвание к общественному мнению. Давая в статье волю чувству гнева и негодования, торопясь окончить её, писатель **рассчитывал** на её немедленное и могучее воздействие на русское и мировое общественное мнение.

В начале статьи Толстой выдаёт свою горечь, свою боль, своё волнение, потрясение совершаемыми

государством преступлениями казней. Особенную ярость публициста вызвал широко распространившийся довод, репрессии преследования И совершаются правителями во имя народа и для его же блага. Эта ложь, оправдывающая человекоубийство, чудовищно мучила Толстого, чувствовавшего сопричастность свою теперь писатель случившемуся. И BOT негодованием отбрасывает этот довод, заключающий в себе вековечную фальшь официальной идеологии.

Народ, утверждает автор «Не могу молчать», осознал всю меру бесправия и униженности, в которую поставлен господствующими классами. Народу нужна земля, но она - собственность кучки богатых дармоедов. Народу нужны иные, свободные условия бытия, ибо он духовно вырос и И если люди правительства не способны вовремя понять и удовлетворить эти коренные насущные потребности, пусть TO ктох прикрывают свою гнусную жестокость общественной «умиротворения». необходимостью Главное преступление властей автор видит в том, что насилие казней, главное - их оправдание, развращает народ и, ответному кстати, готовит его  $\mathbf{K}$ насилию притеснителей<sup>288</sup>.

говорите, - обращается «Так не правительству, не называя имён конкретных лиц, но прозрачно намекая на них, - что то, что вы делаете, вы это неправда. Все те народа: ДЛЯ которые вы делаете, вы делаете для себя, для своих честолюбивых, тщеславных, мстительных корыстных, чтобы целей, ДЛЯ ТОГО самим ПОЖИТЬ ЛИЧНЫХ немножко в том развращении, в котором вы живёте и которое вам кажется благом»<sup>289</sup>.

Насилие правительства автор сравнивает с насилием, совершаемым революционерами, и сравнение этих «двух зол» клонится у разгневанного писателя в

 $<sup>^{288}</sup>$  Толстой Л.Н. Не могу молчать. — Указ. изд. — С. 447-448.

<sup>&</sup>lt;sup>289</sup> Там же. – С. 449. Вот, поистине, исчерпывающая, и, к сожалению, **не устаревающая** характеристика внутренней политики российского буржуазного правительства, его отношений с народом и к народу! (Прим. 2011г.)

пользу революционеров. Революционеры молоды (оттого столь радикальны, то есть глупы); они честно рискуют свободой и жизнью; они открыто и искренно отвергают учение Христа, тогда как люди правительства стоят на *словах* за христианство<sup>290</sup>.

Завершается манифест смелыми авторскими уверениями в том, что он будет продолжать и впредь протестовать и распространять свои писания по всему тех пор, пока ИЛИ кончатся «нечеловеческие дела» смертных казней, или уничтожится ощущаемая писателем его «связь» с этими делами. Хозяин Ясной Поляны мечтает о тюремном заключении за свои чтобы, писания, даже, подобно казнённым TOM своём крестьянам, «Затянуть на старом горле намыленную петлю»<sup>291</sup>.

Нельзя не отметить, что, после столь полюбившихся обличений, критикам страстных советским выраженного призывов, пострадать, желания мученически на поболтаться виду у всех  $\mathbf{B}$ особенно тяжёлое впечатление оставляют выраженные здесь же, в последней главе статьи, и претендующие на христианское смирение и любовь к врагам, обращения к душе «участников убийств», призывы к ним перестать делать то, что они делают $^{292}$ .

подобном неудобоваримом, В невероятном сочетании резко выраженных либеральных требований к проникнутыми правительству C консерватизмом христианскими призывами к покаянию и смирению, к примирению с народом на фундаменте общей веры, нам из подлинных противоречий сложного одно мировоззрения «позднего» Толстого.

В любом случае, писателю и публицисту удалось создать настоящий «манифест», и далеко не безобидный и дружественный отвергшему уже K предложения правительству. Несмотря на то, что полный его текст не стал в год создания достоянием весьма

 $^{290}$  Там же. С. 451.  $^{291}$  Там же. С. 454-455.

<sup>&</sup>lt;sup>292</sup> Там же. С. 455-456.

широкого читателя (быть может, и к лучшему!), он всё же вызвал необычайно бурные отклики. Правительственный орган газета «Россия» обвинила Толстого в том, что он проповедует «безформенную безгосударственность», в то время как власти казнят ради «блага народа». «Русская опубликовала Чеботарёва статью Ф. старца», угрожавшую тем, великого разбойников пустят свободно гулять по стране <...>, то страна тоже молчать не станет, и её голос не будет так лжив, как лжив голос яснополянского отшельника»<sup>293</sup>.

Один из ненавистников «толстовщины», М.О. Меньшиков, выступил в «Новом времени» в защиту смертных казней и чрезвычайных законов как «законов самой природы», обусловленных необходимостью защиты мирных жителей и «бедняков – крестьян» от убийц. Итак, казни нужны всем, кроме убийц, и виноваты в них все, а значит – никто. Статья, по его мнению, написана Толстым бездарно, неубедительно 46а.

18 декабря 1908г. в том же «Новом времени» полуофициальный появился, ПО сути, заметка А.А. Столыпина ответ правительственный знаменитого П.А. Столыпина), печально высказавшегося в пользу смертных казней со ссылкой ... на Евангелие. Негодования верующих в ответ на это богословское «открытие» кощунственное отнюдь Петербургский студент  $\Lambda$ .A. последовало. Арсеньев Толстому взволнованное письмо, в котором просил его высказать своё мнение о столыпинской заметке. Толстой откликнулся статьёй «Смертная казнь и христианство» (1908-1909). Начал он с объяснения своей гражданской позиции как общественного деятеля публициста:

«Не могу молчать я именно потому, что, будучи своим ли возрастом, своей ли случайно раздутой репутацией <...>, поставлен в исключительное положение, такое, при котором я один могу говорить среди всех

 $<sup>^{293}</sup>$  Цит. по: Шифман А.И. Статья «Не могу молчать» Л.Н. Толстого. Тула, 1958. С. 44. 46а. Там же. С. 46 – 47.

живущих в России с зажатыми ртами людей, я своим молчанием показывал бы согласие и одобрение тем злодействам, которые, не слыша за них осуждения, всё смелее и смелее совершают несчастные, заблудшие люди, называющие и считающие себя правителями» (38, 41).

Достаётся от Толстого по «заслугам», прежде всего, российским либералам, выступающим в Думе против смертной казни как противоречащей «прогрессу», за их безверие в христианской стране, за неготовность религиозно противостоять правительству, с христианских позиций признать и отстаивать ненужность и вред государственного насилия, за отсутствие религиозного чувства у одних и притворство или самообман других (Там же. С. 46-47).

Впрочем, автор, не теряя надежд, обращается и к консерваторам, и даже к революционерам:

«И потому, кто бы ты ни был: царь, террорист, палач, лидер какой-либо партии, солдат, профессор, кто бы ты ни был, вопрос для тебя только один: какие твои обязанности главнее и какими для каких ты должен пожертвовать: обязанностями ли члена государства, народа, революционной партии, обязанностями ИЛИ настоящего, человека, члена всего прошедшего будущего человечества?» (Там же).

за месяц до кончины, Толстой, 1910г., изменивший своего отношения к казням, получил письмо предложением Чуковского С участвовать коллективном выступлении писателей на страницах газеты «Речь», органа кадетов. Понятно, что Толстого не вдохновила «перспектива» тысячу первый раз выливать всё ту же воду, да ещё и в переполненные до краёв «либеральные» головы! Не законченное ИМ ответное письмо Чуковскому всё-таки было опубликовано в «Речи» посмертно, 13 ноября 1910г., как последняя статья Толстого; в Юбилейном собрании сочинений её так же можно увидеть как статью, под редакторским названием «Действительное средство». Таким образом, российским либералам, в «лучших» их традициях, удалось успеть

воспользоваться политико-пропагандистских  $\mathbf{B}$ СВОИХ целях «брэндовым», как принято сейчас говорить, именем - именем отзывчивого, старого, отягощённого болезнями и семейной драмой, умирающего человека! А между тем, в ответе своём Чуковскому Толстой высказал довольно либералов, И любой «неудобную» ДЛЯ ДЛЯ И оппозиции мысль о том, что уничтожить смертные казни не смогут сами по себе ни «выражения негодования», ни «описания ужасов самого совершения казней», а только распространение «знания того, что такое человек, каково миру», к окружающему его его отношение научения разумной религии, без которой невозможна нравственная жизнь общества (38, 436).

## 3.5. Рабство - не изжитое и утвердившееся в новых формах.

**К** началу 900-х годов Л.Н.Толстой почувствовал потребность подвести итоги своего более чем 15-летнего изучения «рабочего вопроса» в России. Писатель накопил наблюдения, побывав на металлургическом, цементном и химическом заводах, познакомившись с условиями труда работниц фабрики шёлковых изделий в Москве.

Ha развивалась глазах Толстого крупная капиталистическая промышленность в Москве, вблизи Хамовнического переулка, где жил Толстой, и Косой Горе, рядом с Ясной Поляной. Вид обкладывающих родную сомнительных «прелестей» всех сторон усадьбу со буржуазной цивилизации вызывал у него глубокие и невесёлые размышления, отразившиеся в Дневнике. Вот запись от 5 мая 1896 года:

«Нынче ехал мимо Гиля<sup>294</sup>, думал: с малым капиталом невыгодно никакое предприятие. Чем больше капитал, тем выгоднее: меньше расходов. Но из этого никак не следует, чтобы, **по Марксу**, капитализм привёл к социализму. Пожалуй, он и приведёт, но только к

 $<sup>^{294}</sup>$  Цементный и кирпичный заводы Р.Р. Гиля находились, разумеется, тоже вблизи Ясной Поляны, в Ясенках.

насильственному. Рабочие будут вынуждены работать вместе и работать будут меньше, и плата будет больше, но будет то же рабство. Надо, чтобы люди свободно работали сообща, выучились работать друг для друга, а капитализм не научает их этому. Напротив, научает их эгоизму. жадности потому И зависти, насильственного сообщения через капитализм может матерьяльное положение рабочих, но улучшиться установиться может довольство. не их Довольство может установиться только через свободное сообщение рабочих. А для этого нужно учиться, общаться, совершенствоваться нравственно ОХОТНО другим, не обижаясь на то, что не встречаешь возмездия. А учиться этому можно никак не при капиталистическом соревновательном устройстве, а при совершенно другом» (53, 85. Все выделения наши. - Р.А.).

Это – характерное для Л. Н-ча, глубочайшее, почти провидческое суждение. Социализм, как однобоко, ложно (а значит - опасно для общества) понятое христианство всё-таки доктрина своей, капиталистической эпохи и среды. Он не разграничивает сугубо «матерьяльного» индивида высшего, удовлетворения довольства И человека (как личности разумной и духовной, а не «индивида»!) своим социальным бытием. Поэтому ему суждена участь любой фикции. Водворён он может быть любой другой стране исключительно России ИЛИ поддерживаться будет насильственно, И идеологическим, государства TOM числе обитателей сознанием «соцзон»). Ослабнет клика И социализм сменится низшей насильников «формацией», которой более K ΛЮДИ психологически и нравственно, которая может завлечь их пусть также ложными, фиктивными, но примитивнопонятными ценностями и смыслами жизни. Необходимо людей, научить подготовить сознание правилам доброй и разумной, религиозной жизни, а потом уже, соответственно новому сознанию, обновлять и общественное бытие. Но, с другой стороны, нравственная

среда буржуазно-капиталистического строя западного образца непригодна для этого. Капитализм, не давая адекватных ответов на ключевые, экзистенциальные вопросы бытия человека и на вызовы, предъявляемые историческим процессом, обрекает деградацию и гибель всю локальную цивилизацию европейскую, американскую, русскую. А через столетие после этой дневниковой записи Л.Н. Толстого стало говорить планетарной, возможным И об угрозе общечеловеческой... Итак, капитализм - это безысходный тупик.

Отсюда - пара шагов до осознания Толстым в особой мировой XX века начале христианской некапиталистической России, И господствующего крестьянского патриархального уклада, общинности, могущих спасительно традиций еë противостоять буржуазно-протестантскому индивидуализму, наползающему с Запада.

( .....)

статьи «Рабство Толчком написанию Толстым товарной времени» послужило посещение станции Московско-Казанской железной дороги, куда он поехал, узнав от весовщика этой станции - тульского крестьянина Афанасия Агеева - о том, что грузчики на станции «работают 36 часов сряду». Несомненно, такое известие заставило писателя вспомнить картины такой же варварской эксплуатации «человеческого материала», представленные в уже известном ему марксовом Наблюдения и впечатления от «Капитале». встреч с рабочими Толстой решил изложить в статье. Но одна тема повела за собой другую, и через полгода работы статья приобрела очертания мудрого и одновременно острого (и весьма нецензурного) социально-обличительного слова к современникам.

В начале статьи автор задаёт вопрос: почему считающиеся свободными люди добровольно соглашаются на такую работу, «в которую во времена

крепостного права ни один самый жестокий рабовладелец не послал бы своих рабов?»<sup>295</sup>.

Далее он вновь, как и в слове «Так что же нам делать?», подвергает безкомпромиссной критике «мнимую науку» политэкономию - богословие эпохи безверия, заменившее религию в деле оправдания общественноэкономического неравенства и эксплуатации человека научного обмана Причину писатель пребывает видит публицист B TOM, ОТР наука имущей контролем ведущей власть И капиталистического мира - финансовой, привыкшей к выгоде своего положения и не желающей перемен в ней нём<sup>296</sup>. унисон ΛЮДИ науки советуют  $\mathbf{c}$ распорядителям overlookers) производства (managers, заботиться о благе своих рабочих, и в этом подобны благорасположенным помещикам, советовавшим когдато людям своего сословия или своим приказчикам быть добрыми и заботливыми хозяевами воли и поступков крепостных, но отнюдь не давать им свободы. И как либералы во времена крепостничества требовали лишь ограничить власть помещиков, так и либералы рубежа XIX-XX веков тоже требуют от властей ограничения эксплуатации рабочих, сочувствуют их выступлениям, но признают в то же время существующий экономический строй не подлежащим изменению. И даже «передовые люди» - социалисты, сторонники обобществления орудий производства, не выступают за изменение «рабства нашего времени» - распределения и разделения труда<sup>297</sup>.

Толстой не чужд в своём сочинении определённой идеализации земледельческого который труда, «подневольному, противопоставляет неестественному чужому и однообразному труду» рабов капитала Фабричный труд, фабрике<sup>298</sup>. как полагает автор, свободным несовместим C разделением без

 $^{295}$  Толстой Л.Н. Рабство нашего времени // Толстой Л.Н. Не могу молчать. М., 1985. С. 369.

<sup>&</sup>lt;sup>296</sup> Там же. С. 378-379.

<sup>&</sup>lt;sup>297</sup> Там же. С. 384-385.

<sup>&</sup>lt;sup>298</sup> Там же. С. 376-380.

принуждения и отчуждения рабочего от результатов труда, способным «коммунистически связать человечество»<sup>299</sup>.

Выбор ΛЮДЯМ всего христианского мира, России, представлялся Толстому особенности же небогатым: или несовместимое с насилием, санкциями и всей общественной иерархией истинное христианство и трудовая, главным образом - земледельческая, жизнь независимых общин, или - государство и новый обман, новое рабство, чреватое страданиями, но блестящее золотом республиканско-демократической самоварным оболочки.

Ведь в буржуазных демократиях, как справедливо констатирует писатель и публицист, угнетение человека приобрело исчезло, человеком не ТОЛЬКО a внешне щадящий «живой завуалированный характер, материал» - эксплуатируемый народ. Народы западной цивилизации - не столько теперь жертвы насилия рабы элит, насилующие обмана, СКОЛЬКО И себя. обманывающие Вместо цепи, самих европейской добуржуазный период истории, верёвки, как в России, народ на Западе крепко спутан по рукам и ногам бесчисленными волосками, как Свифтов Гулливер, так, «что великану народу двинуться нельзя»<sup>300</sup>.

Западная демократия предстаёт наблюдательному глазу писателя в своём подлинном обличье – тиранией паразитического меньшинства банкиров, фабрикантов, крупных земельных собственников, главное же – тех, кто грабит и насилует трудящихся в интересах этого меньшинства, служит ему, вернее – его деньгам.

Русский мыслитель неоднократно подчеркивал, что своим открытым цинизмом «свободная» Америка с её культом наживы, бесправием белых и чёрных рабов, превосходит самодержавную Россию. «В России ещё тем хорошо, - говорил он, - что хоть не хвалятся свободой»<sup>301</sup>.

-

<sup>&</sup>lt;sup>299</sup> Там же. С. 383.

 $<sup>^{300}</sup>$  Маковицкий Д.П. У Толстого. Яснополянские записки // Литературное наследство. Т. 90. Кн. 2. С. 160. (Запись Д.П. Маковицкого от 11 июня 1906г.).

<sup>&</sup>lt;sup>301</sup> Литературное наследство. Т. 69, Кн. 2. С. 68.

Равнодушный цинизм тогдашних американских нанимателей был сродни цинизму скупщиков скотины или рабов: «Все предложения (объявления в больших газетах) обращены к молодым людям, имеющим большой требований сопоставление Это нелепо, этой нелепости никто здесь не замечает. общепринятая формула. 40-летний и даже 35-летний человек с большим трудом найдёт здесь занятие. Он уже считается инвалидом, к помощи которого прибегают только в случае крайней необходимости»<sup>302</sup>. И такое дикарское отношение к людям в американском обществе пресекалось, но даже не ТОЛЬКО не освящалось авторитетом научного знания: один из профессоров в начале XX века, в окружении слушателей, претендующих, как и он сам, на цивилизованность и веру в Бога, утверждал всерьёз, что «люди после 40 лет приходят в негодность, а после 60 лет – вредны»<sup>303</sup>.

Ведущим мотивом деятельности честолюбивых и властолюбивых людей эксплуататорского общества были есть выгоды корыстолюбцев. Чтобы скрыть пробуржуазное правительство, прислужник миллионщиков, подкрепляет экономическое принуждение эксплуатируемых к труду средствами насилия и обмана (тоже насилия, но над сознанием поощряя жертв), создавая И армию, полицию, бюрократию, присяжные судилища, тюрьмы, университеты и психиатрические клиники. И обманутые, дезориентированные обитатели государств повинуются правилам игры, участвуя своим трудовым рабством добровольным В обслуживании корыстолюбцев-«нанимателей». Увы, но «рабство нашего времени» сохраняет всю свою актуальность до сего дня.\_

\*\*\*\*

Таким образом, главное зло – в самом экономическом строе западной жизни. Народ в Европе

<sup>303</sup> Там же.

 $<sup>^{302}</sup>$  Там же. Т. 90. Кн. 2. С. 298. (Свидетельство Д.П. Маковицкого, 1906г.)

был «обезземелен, отучен от земледельческой работы и городскими потребностями заражения посредством поставлен в полную зависимость от капиталистов»<sup>304</sup>. На пороге нового века то же самое злодейство совершилось и Городские рабочие, «живя вблизи богатых в России. людей, всегда заражаются новыми потребностями получают возможность удовлетворять этим потребностям мере, той какой они  $\mathbf{B}$ отдают труд за это удовлетворение»<sup>305</sup>. напряжённый говоря, рабство в буржуазном обществе есть ещё и рабство навязанного потребления.

Производится и удерживается капиталистическое рабство тремя видами «узаконений»: о земле, о налогах («податях») и о частной собственности. Отмена одного из трёх порабощающих кодексов тотчас же подкрепляется усилением действия двух других:

«Те же, которые, как социалисты, в проекте отменяют узаконения о собственности земли и орудий производства, удерживают узаконения о податях и, кроме того, неизбежно должны ввести узаконения о принуждении к работе, т.е. устанавливают опять рабство в его первобытной форме»<sup>306</sup>.

Между тем, как уверяет современников Толстой, все три вида законов не только не нужны в условиях России, но и вредны. По его мнению, в рабочих людях «естественное сознание ещё справедливости», принудительного исключающее необходимость государственного регулирования их жизни. Насилие, несправедливо возведённое в закон, лишь ослабляет это людей, сознание, развращает приводя K ответной массовидной спонтанно-чувственной агрессии т.н. «классовой борьбе» недовольных с «обеспеченными». Рабочие могут и должны научиться самоуправляться без вмешательства властей, даже вопреки ему<sup>307</sup>.

<sup>306</sup> Там же. С. 397.

 $<sup>^{304}</sup>$  Толстой Л.Н. Рабство нашего времени. Указ. изд. - С. 389.

<sup>&</sup>lt;sup>305</sup> Там же. С. 391.

<sup>&</sup>lt;sup>307</sup> Там же. С. 401-406.

Избавить народ от нового рабства может лишь уничтожение насилия. Для уничтожения же насилия нужно только обличение обмана о мнимой необходимости правительства и вооружённых сил («войска»), а также простых людей делах правительства, неучастие В религиозное воздержание от государственной службы, от Стараться меньше пользоваться налогов. защищать капитализмом, не СИЛОЮ буржуазного законодательства своего имущества, а пользоваться им лишь «в той мере, в какой к этим предметам предъявляются требования других людей» должно стать нормой для русского рабочего. А для этого нужна вера<sup>308</sup>.

Итак, Толстой вновь делает малоосновательную ставку на христианскую сознательность в русском обществе, на религиозное, а не «тираноборческое» революционное объединение трудящихся, дабы «заменить» насилие разумным согласием, подкреплённым обычаем, и одолеть таким образом «рабство нашего времени».

Подчеркнём здесь Толстой же, ОТР не заимствований с радикальным противником мудрой и постепенной модернизации экономики страны. «Если только люди поймут, - писал он, - что нельзя пользоваться для своих удовольствий жизнью братьев, они сумеют применить все успехи техники так, чтобы не губить жизней своих братьев, сумеют устроить чтобы так. воспользоваться всеми выработанными орудиями власти над природой, которыми можно пользоваться, не удерживая в рабстве братьев»<sup>309</sup>. Возражал ОН ТОЛЬКО приёмов западных порабощения перенимания эксплуатации человека человеком. И в этом он, увы, слишком большим оптимистом: принуждение времён «классического» рабства не исчезло дополнилось приёмами 21-му веку, но только

\_

<sup>&</sup>lt;sup>308</sup> Там же. С. 408-414.

<sup>&</sup>lt;sup>309</sup> Там же. С. 386-387.

экономического давления и, самыми современными, манипуляциями массовым сознанием (применимыми как раз в условиях отсутствия в людях истинной религиозной веры). Утверждение жизни и благополучия одних людей за счёт других за прошедшее без Толстого столетие не приобрело изжито, новые, не но даже разнообразные прочные формы, И весьма паразитирующие всё на тех же атавизмах человеческой природы, о которых так хорошо знал великий писатель...

### 3.6. Перед лицом революционной угрозы.

призывов безответных богатым K И нравственнее, обратиться властвующим стать языческих мамона и фасций к Богу, убедили писателя в том, что люди общественной «верхушки» России не только не хотят, но и не могут понять и признать незаконность своих привилегий и своего положения. Поэтому в годы, предшествовавшие первой российской революции, все свои надежды на перемены к лучшему он связал с ростом сознательной религиозности народа, следствием которого была конкретная стать ненасильственная практическая деятельность, готовящая, в свою очередь, новый шаг сознания. Однако, чутко прислушиваясь к людей настроениям трудовых «низов», из сталкивался и не со столь желательными переменами настроений, и предупреждал о них задолго до взрыва насилия, в 1901г., в слове - обращении к «Царю и его помощникам».

Работа над обращением началась в марте 1900г. в связи со студенческими беспорядками в ряде российских городов, когда правительство приняло решение об отдаче в солдаты 183 студентов Киевского университета и о наказаниях других участников беспорядков.

Основной, коренной причиной случившегося Толстой называет ошибочный, продолжающийся 20 лет, с момента убийства народовольцами «освободителя»

Александра II, курс правительства на контрреформы, на усиление самодержавной деспотии<sup>310</sup>.

Центральное место в обращении занимает вновь обширная, более предлагаемая И чем В толстовская программа неотложных мер по обузданию «революционной ситуации». И первым еë ΠΥΗΚΤΟΜ, конечно, вновь оказывается либеральное требование об уравнении крестьянства в правах с другими сословиями, для чего необходимы:

- уничтожение института земских начальников;
- отмена особых правил, регулирующих отношения рабочих с нанимателями;
- отмена всех повинностей и свобода передвижения;
- ликвидация круговой поруки и выкупных платежей;
- уничтожение телесных наказаний для крестьян<sup>311</sup>.

Далее Толстой предлагает немедленно отменить введённые 29 июля 1899 года «Временные правила», предусматривавшие наказания за беспорядки и неповиновение властям<sup>312</sup>.

Писатель, бывший, как известно, И педагогом - не только теоретиком, но и практиком, назревшей требует, меры, обеспечения как давно без равного доступа всех граждан, различия национальности и вероисповедания, к образованию, воспитанию и преподаванию, в том числе - к открытию частных школ и обучению в них<sup>313</sup>. Наконец, программу менее неотложных мер дополняет и не требование уничтожения всех стеснений религиозной свободы<sup>314</sup>.

65 Там же. С. 195-196.

 $<sup>^{310}</sup>$  Толстой Л.Н. Собр. соч.: В 22т. Т.17. С. 194.

<sup>&</sup>lt;sup>311</sup> Там же. С. 195.

<sup>66</sup> Там же. С. 196-197.

<sup>67</sup> Там же. С. 197.

<sup>66</sup> Там же. С. 196-197.

<sup>67</sup> Там же. С. 197.

<sup>68.</sup> Там же. С. 198.

1901г. обращение Толстого марта направлено Николаю II, великим князьям и министрам. Ответа не последовало. Опубликованная в свободного слова», выходивших в Лондоне, статья обращение получила Толстого широчайшее распространение рукописных В списках гектографированных изданиях, выпускавшихся революционерами. Последний факт тем печальнее ужаснее, что Л.Н. Толстой, обращаясь к «Царю и его преследовал помощникам», цель помочь правительству, а не революционерам в их деятельности. Писатель, обращаясь к царю, членам Государственного высокопоставленным совета И мичосп лицам, убеждений, придерживался русла СВОИХ политических, так и религиозно-нравственных. Перед - ещё не воинственный и гневный манифест, убийцам, подобный орудующим «He окрик слово-обращение a-K «невольным единомышленникам»<sup>315</sup>. Оно содержит христианина к собратьям действенно побороть зло надвигающейся революции - побороть по-евангельски, непротивлением, творя добро всему народу в ответ на своевременно недоброе C его стороны, совершая преобразования, необходимейшие социальные противясь злу насилием реакции, гибельного ответного насилия.

Но взаимности понимания и диалога не возникло. правительство упустило последнюю возможность не усугублять своей ссоры с Толстым современный Уже автор справедливо поводу реакции констатировал «царя ПО предложения Толстого помощников» на ПО вероисповедания: «Бесперспективность предложений Λ.Η. Толстого объяснялась не нежеланием властей идти на реформирование тех или иных институтов, но, прежде всего, тем, что проведение глобальной церковной реформы вывело бы реформаторов на проблему "свободы совести". А это, в свою очередь, стало бы смертным приговором для православного государства, ибо православие являлось не только нравственным, но и идеологическим основанием империи»<sup>316</sup>.

#### 3.7. Общий вывод.

И империя сделала свой выбор. Символически он был удостоверен анонимной посылкой с верёвкой и рекомендацией удавиться, присланной в 1908г. автору «Не могу молчать». Таков был ответ консервативной России: Толстой ещё при жизни стал для неё мертвецом, трупом, чем-то таким, что следует игнорировать забыть, похоронить в ушедшем XIX веке. В одесской консервативной 15 газете «Свет» влони OT анонимная, басня появилась, также, кстати говоря, «Повесившийся Лев» корявая заявка верноподданничество. Автор, якобы убеждённый в том, что Толстой своими протестами против казней помогает революционным социалистам, неубедительно сожалел в басне от имени всей страны:

> «Как жаль, что нам от Льва, Который гением великим отличался, Один лишь труп теперь остался» <sup>317</sup>.

А между тем «труп» и после 1908г. ещё дал жизнь целому ряду не утративших силы живого слова, общерусской и мировой актуальности произведений, в том числе – резко осуждающих «борцов за свободу», тех самых социалистов. Империя же, мнимо борясь с выступлениями радикалов ответным кровопролитием, множила и множила трупы, пока не стала трупом сама, так и не дав вразумительного, адекватного ответа на

-

<sup>&</sup>lt;sup>316</sup> Фирсов С.Л. Церковно-юридические и социально-психологические аспекты «отлучения» Льва Николаевича Толстого (К истории проблемы) // Яснополянский сборник-2008. Тула, 2008. С. 373. (Выделения наши. - Р.А.).

<sup>&</sup>lt;sup>317</sup> Шифман А.И. Указ. изд. С. 44-45.

предъявленный ей историей вызов. Власть же в стране попала в руки понятливых учеников имперских палачей: политическая традиция «борьбы со злом» посредством убийства «злодеев» была продолжена и в «советскую» эпоху, и в новейший, «демократический» период российской истории...

Вся консервативно-религиозная по сущности своей предотвращению катастрофы программа ПО насильственного переворота, предлагавшаяся Толстым, была направлена на одно: уничтожение условий жизни в стране, порождающих бедствия и недовольство большей части её жителей и агрессию против властей со стороны меньшей её части. Писатель, говоря языком литературы «советской» эпохи, действительно «тянул страну назад». Но куда ещё тянуть самоубийцу, готового шагнуть в пропасть? Реализация подобной программы могла бы своевременным И спасительным ДЛЯ России пониже ударом пояса «сынам противления» имперской революционерам. Для ЭТОГО «верхушке» нужно было сделать только необычное и непростое для неё усилие – перестать врать, врать и врать, себе и А этого-то ей, с непривычки, и не удалось сделать и удар ниже пояса самой империи стал неизбежен<sup>318</sup>: тому, кому невозможно отступить назад, даже немного, чтобы перепрыгнуть через пропасть, либо обречённо топтаться остаётся на месте, падать...

\_\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>318</sup> Ещё раз подчеркнём, что теоретическое наследие Л.Н. Толстого и его судьба не утрачивают своей актуальности и в современной России, где целый ряд теоретически разрешённых мыслителем вековых проблем так и не нашёл ещё разрешения практического.

# Глава 4. Идейное и художественное своеобразие публицистики Л.Н. Толстого по проблеме земельной собственности.

Владение землёй как собственностью есть одно из самых противоестественных преступлений. Отвратительность этого преступления незаметна нам только потому, что в нашем мире преступление это признаётся правом.

#### (Л.Н. Толстой)

интереснейшей статье  $\Lambda$ .H. Толстого (1906)русской революции» значении читателю предлагается вообразить себе мир, в котором люди не чахнут в городах, среди «заводов с приготовлением (необходимой химической пищи» ΟΤΤΟΓΟ, свободно отдаются похоти И «размножаются, как котором, напротив, кролики»)  $\mathbf{B}$ a ΛЮДИ целомудренно, без собственности на землю и разделения на государства, «в любовном общении с соседями среди плодородных полей, садов, лесов, с прирученными сытыми друзьями-животными» (36, 359-360). И так как воспитаны уже будут злодеяниями ΛЮДИ «не правительств, добрые выдаваемыми дела», за разумному» конфликты, «человеку имманентные прелюбодеяния, кражи и убийства будут «исключением, а не правилом, как теперь» (36, 360).

Слово "соседи", малозаметное в этом, по-толстовски пространном, описании, намекает на отношение писателя к традиционной земледельческой соседской положительного, любовного, общине. Корни даже отношения писателя к аграрным общинам уходят во времена, предшествовавшие земельной реформе 1861г. В эти годы чётко определились взгляды Л.Н. Толстого на земельный вопрос, чему способствовали его личные

контакты и беседы с идейными вдохновителями реформы.

В 1856 году молодой Лев Николаевич ещё грезит (вслед за Нехлюдовым, персонажем своей повести «Утро помещика») о будущем унаследованной им в 1847г. Ясной Поляны как фермерского хозяйства, в котором сам он будет только хозяином земли и защитником крестьян-нанимателей (ибо для него важно не допустить «демократии» - равенства с низшим малообразованным классом людей) (5, 241-243).

В духе этих же представлений о фермерстве были составлены и «Предложения крепостным мужикам сельца Ясной Поляны...». Они не только подчёркнуто демократичны по стилю, но и содержат обороты речи, намекающие на неуверенность помещика, его желание уступить часть инициативы крестьянам: «...подумайте об этом деле <...> придите, скажите мне <...> научите меня, я поправлю и переменю» (Там же. С. 244). Если помнить, что «Предложения...» готовились для устного выступления помещика перед своими крепостными, то легко понять, почему, озвученные Толстым в таком виде, они были решительно крестьянами отвергнуты.

\*\*\*\*

На дальнейшую эволюцию взглядов Л.Н. Толстого по анализируемой проблеме влияли, с одной стороны, противоречия и непоследовательность, длительность и мучительность (для крестьян) вхождения России в капитализм, а с другой – кризис, наступивший в 1874-1882гг. в мировоззрении писателя, связанный с обретением им религиозной веры.

Две основные работы Толстого, дающие представление о воззрениях писателя на проблему земельной собственности в 80-90-е гг. XIX века – это «Так что же нам делать?» и «Рабство нашего времени». В первой из работ  $\Lambda$ .Н. Толстой подводит итог имперским реформам в аграрном секторе так: «У мужика не хватало хлеба, чтобы кормиться, а у помещика была

земля и запасы хлеба, и потому мужик остался тем же рабом»<sup>319</sup>. Такое положение тружеников и кормильцев городских дармоедов публицист сравнивает с положением сапожника без шила или рыбака «на суше и без снастей»<sup>320</sup>. Всё безумие современной ему эпохи Толстой видит в том, что такое положение оправдано наукой, признавшей «право одного человека на землю, которою кормится другой»<sup>321</sup>.

В связи с этим Толстой и вводит в свой трактат тему «рабства нашего времени» (развитую позднее в одноимённой статье), которое «производится насилием солдатства, присвоением земли и взысканием денег»<sup>322</sup>.

Соответственно, борьба с этим «рабством» должна заключаться для каждого в том, что человек «не будет пользоваться чужим трудом ни посредством владения землёю, ни посредством службы правительству, ни посредством денег»<sup>323</sup>.

«Рабство Статья времени» нашего отличается глубиной осмысления Толстым земельного и рабочего вопросов в свете его критики западной цивилизации и капитализма как таковых. «Бедственность положения фабричного и вообще городского рабочего не в том, что он долго работает и мало получает, - убеждён публицист, - а в том, что он лишён естественных условий жизни свободы природы, лишён И принуждён подневольному, чужому и однообразному труду»<sup>324</sup>.

Возвращаясь к идеям слова «Так что же нам делать?», Л.Н. Толстой напоминает исторический факт: земельная собственность берёт своё начало во времена завоеваний, и получали её не труженики, а завоеватели и их слуги<sup>325</sup>. Современные крупные собственники – прямое наследие далёкой эпохи грабежей и захватов, да

 $<sup>^{319}</sup>$  Толстой Л.Н. Так что же нам делать? / В кн.: Толстой Л.Н. Не могу молчать. – М., 1985. – С. 195.

<sup>&</sup>lt;sup>320</sup> Там же. – С. 165.

<sup>&</sup>lt;sup>321</sup> Там же. – С. 167.

 $<sup>^{322}</sup>$  Там же. – С. 207. (Выделение наше. – Р.А.)

<sup>&</sup>lt;sup>323</sup> Там же. - С. 207-208.

<sup>&</sup>lt;sup>324</sup> Там же. – С. 376-377.

<sup>&</sup>lt;sup>325</sup> Там же. – С. 393.

существования не ИХ изменился: отнимается, вместе со всеми её плодами, у истинных её передаётся неработающим, тружеников И задним подтверждается которых числом «узаконениями»<sup>326</sup>. государственными обеспечивается правительственные богачи Только И чиновники безнравственны, чтобы достаточно **4TRHTO**» кормящегося своей работой земледельца выращенный им урожай», необходимые ему орудия труда, а у детей его – молочную корову $^{327}$ .

В интересах полноты характеристики И правильности осмысления взглядов Толстого ПО аграрному вопросу в последнее десятилетие его жизни полезно вспомнить его знаменитое Николаю II Романову, 1902г. Крыму, написанное В январе В BO тяжелейшей болезни писателя. Перед лицом ожидаемой различия, ОТСТУПИЛИ сословные смерти обращается к молодому царю как к «любезному брату» в едином Боге.

В письме чётко прослеживаются три антитезы:

- 1. «Прежнее состояние России» противопоставляется при HOBOMY положению дел, котором царю утрачено, растёт безверие уважение  $\mathbf{K}$ сектантство, a земельная собственность восприниматься как «СТОЛЬ же вопиющая очевидная несправедливость, было какою крепостное право 50 лет назад».
- 2. Западная Европа с её фабриками и заводами противопоставляется России, «где огромная часть населения живёт на земле и находится в полной зависимости от крупных землевладельцев».
- 3. Третья антитеза письма логично вытекает из второй: если в Европе «освобождение рабочих» означает переход в общее пользование фабрик и заводов, то для России это «признание земли общим достоянием»<sup>328</sup>.

\_

<sup>326</sup> Там же. – С. 392-396.

<sup>327</sup> Там же. – С. 405.

 $<sup>^{328}</sup>$  Толстой Л.Н. Собр. соч.: В 20т. Т. 18.- М., 1965. – С. 294-295.

Царя  $\Lambda$ .Н. Толстой призывает ликвидировать право частной собственности на землю, дабы обуздать «сверху» «всё то социалистическое и революционное раздражение, которое теперь разгорается среди рабочих и грозит величайшей опасностью и народу и правительству»  $^{329}$ .

Эти призывы идеи И ЭТИ  $\mathbf{c}$ разными дополнениями и вариациями повторены и в статьях Л.Н. Толстого по земельному вопросу. Например, в статье «К рабочему народу» социализм уподоблен ростовщичеству, когда нуждающемуся необходимое даётся лишь с принудительной «нагрузкой» в виде ненужного: такова, по мысли Толстого, продукция хлебопашцу фабрик, не нужная развращающая его: «Так и социалисты, рабочим <...> предлагают, отстав от земли, заняться овладением фабрик, <...> а потом уже, когда эти рабочие выучатся хорошо и быстро работать зеркала, ленты, неспособными работать сделаются на завладеть и землёю»<sup>330</sup>. Борцов за права рабочих, признающих насилие методом борьбы, а социализм её целью, Толстой сравнивает с человеком, тянущим верёвки связывающие за его И ЭТИМ ΛИШЬ затягивающим узлы<sup>331</sup>.

Эпиграф к статье – традиционный для Л. Н-ча, евангельский: «Познаете истину, и истина сделает вас свободными» (Ин. VIII, 32). Истина же в том, что «рабочие люди» (крестьяне и фабричные) должны избавиться от общей со своими поработителями черты поведения, склонности жить не по-Божьи, заботиться о том, «как бы, пользуясь нуждою ближнего, устроить своё благосостояние»<sup>332</sup>. При этом почему-то рабочие ждут решения земельного вопроса наивно правительственных людей, достигших подобных  $\mathbf{B}$ 

<sup>329</sup> Там же. С. 295-296.

<sup>330</sup> Толстовский листок. Толстой и о Толстом. Выпуск третий. М., 1993. С. 98.

<sup>&</sup>lt;sup>331</sup> Там же. С. 97.

<sup>&</sup>lt;sup>332</sup> Там же. С. 107.

стремлениях наибольших успехов и, разумеется, желающих продолжать привычный им дармоедский modus Vivendi и не могущих поэтому допустить освобождения земли от права собственности<sup>333</sup>.

Истинный же выход видится  $\Lambda$ .Н. Толстому в том, чтобы сами рабочие, поняв несовместимость земельной собственности с требованиями религиозного сознания и нравственности, не участвовали бы в её поддержании «ни в виде солдат, отнимающих землю у рабочих, ни в виде работников на помещичьих землях, ни в виде её наёмщиков» $^{334}$ .

О том, как это сделать возможным, Толстой писал в 1901г. в статье «Единственное средство». Положение рабочих здесь сравнивается с положением народа во время известной Ходынской трагедии, где в давке многие «лезли вперёд, не обращая внимания на других, толкали и давили их»<sup>335</sup>. «Рабочие замучены, раздавлены, обращены в рабство потому, - резюмирует публицист, что из-за ничтожных выгод они сами губят жизни свои и своих братьев»<sup>336</sup>. Разве фабриканты, землевладельцы виноваты в этом? Рабочим надо обрести подлинную веру в Бога и закон Его о делании другим того, что чтобы тебе хочешь, делали, a исполняя «религиозно воздерживаться» от участия в военной, полицейской службе, от найма к землевладельцам и фабрикантам<sup>337</sup>. Только ЭТО одно средство уничтожить все выгоды эксплуататорской «верхушки» и реально освободить твёрдых в вере рабочих<sup>338</sup>.

\*\*\*\*

Здесь самое время заострить внимание на вопросе: против *какой* земельной собственности была направлена проповедническая риторика Л.Н. Толстого? Так ли радикален он в своих работах по земельному вопросу,

<sup>&</sup>lt;sup>333</sup> Там же. С. 100.

<sup>&</sup>lt;sup>334</sup> Там же. С. 101-102.

<sup>&</sup>lt;sup>335</sup> Там же. Выпуск десятый. С. 198.

<sup>&</sup>lt;sup>336</sup> Там же

 $<sup>^{337}</sup>$  Там же. С. 198, 204. (Выделение наше. – Р.А.)  $^{338}$  Там же. С. 205.

предположить как ИЗ анализа имеющей религиозный «максимальной», фундамент, программы? Ведь общеизвестно, например отрицание Толстым государства как субъекта насильнических действий в пользу общественного меньшинства, или критика «права», исполнение мфон которого обеспечивается теми же насильническими действиями государством «УПОЛНОМОЧЕННЫХ» стороны Понятно, отрицание насилия ОТР такое не делает Толстого анархистом или правовым нигилистом: отрицает не сами идеи, некогда своевременные прогрессивные, но только их недопустимые извращения. Во всём хороша разумная мера. Толстой признавал, что сельское хозяйство России нуждается в модернизации. Европейская цивилизация услужливо предлагала для осуществления этой цели идею частных земледельческих хозяйств. Был Толстой безоговорочным еë ΛИ противником?

Думается, здесь очень актуальны и уместны уже цитировавшиеся нами выше дневниковые записи Л. Нча. В Дневнике от 1870г. писатель зафиксировал мысль о том, что значение Петровских реформ и эпохи Петра Великого - не в «приобщении» России к европейской цивилизации, а в открытии пути к её орудиям. По этому пути может и должно двигаться освобождённое от крепостного состояния крестьянство: перенимать не цивилизацию, «а только её орудия, для развития своей цивилизации»<sup>339</sup>. Задача тружеников «применить все успехи техники так, чтобы не губить жизней своих братьев»<sup>340</sup>.

А в Дневнике Толстого от 1905г. МЫ находим образа великолепное ПО точности И актуальности сравнение цивилизации с «ростом человечества», при котором может случиться то же, что бывает при росте чрезмерно разросшийся когда один «поглощает всю силу роста» (55, 145). Таково, с точки

<sup>&</sup>lt;sup>339</sup> Толстой Л.Н. Записные книжки. М., 2000. С. 57.

<sup>&</sup>lt;sup>340</sup> Его же. Рабство нашего времени / В кн.: Толстой Л.Н. Не могу молчать. М., 1985. С. 386-387.

зрения опытного садовода-Толстого, и значение важного «оплота цивилизации» - крупной земельной собственности, кормящей обитателей городов: банкиров, фабрикантов, воров, торговцев, жуликов, политиков, интеллигентов и т.п. И эта собственность, и эти города с их качающимися от ветра небоскрёбами, дурным воздухом, нарочно подделанной и ненатуральной пищей — всё это только слишком разросшиеся сучья: не опилишь, так и не жди плодов с яблочного древа цивилизации...

Как же поступить с землёю, чтобы плоды были, и хватило их всем? Мы склонны согласиться с мнением Г.И. Щетининой, подчеркнувшей, что Л.Н. Толстой, имея ближайшее будущее страны, «помещичью собственность на землю, в основе которой лежала эксплуатация крестьян», а не крестьянскую собственность «на землю, обрабатываемую личным и семейным трудом»<sup>341</sup>. Добавим лишь и подчеркнём, что неприемлемым для будущего страны Л. Н-ч полагал не наследие русского сословно-крепостнического (фермерское) строя, крупное землевладение западного образца, И пытался предложить альтернативный, но учитывающий именно российскую специфику, путь.

Особенно ярко свидетельствует о позиции Л.Н. трудовой сторонника Толстого как мелкой собственности его **КЕНТЭЛОГОНМ** деятельность, направленная на пропаганду проекта американского экономиста Генри Джорджа о «едином налоге» на реализация владения: его без частной земельные государства собственности была бы просто И немыслимой.

\*\*\*\*

«Все мы – земные животные, - пишет Генри Джордж, - самые наши тела берутся из земли и снова в

 $<sup>^{341}</sup>$  Щетинина Г.И. Л.Н. Толстой как социальный реформатор. М., 1995. С. 20.

неё возвращаются» $^{342}$ . По этой причине каждый, кто заявляет право собственности на землю, заявляет тем самым и *право на рабов* $^{343}$ . Как и для Л.Н. Толстого, для Г. Джорджа земельный вопрос – это «вопрос о том, должно ли современное общество, избавившись от феодализма, принять промышленную организацию, более бессердечную и безнадёжную, чем феодализм» $^{344}$ .

Разрешение земельного вопроса видится публицистам «великой общественной задачей, стоящей перед цивилизацией»<sup>345</sup>. В статье «Не укради» Генри признаёт Джордж «священным собственности, <...> которое делает моим всё то, что я произвожу»<sup>346</sup>. И тут же задаёт риторический вопрос, вполне в духе трактата Л.Н. Толстого «Так что же нам делать?»: «...Где же тот человек, который произвёл землю её собственником?»<sup>347</sup>. сделался через ЭТО сравнения здесь уместно вспомнить второе из серии знаменитых писем Л.Н. Толстого П.А. Столыпину, где Л.Н-ч выражает своё согласие и с Джорджем, и со Столыпиным: «...Установление Единого Налога <...> не свойству противоречит <...> людей собственностью, <...> потому что не «священное», как любят говорить (священно одно только божественное), а истинное законное право собственности есть право собственности на произведения труда» (78, 44).

Генри Джордж предлагает ввести единый налог с ценности обладаемой конкретным собственником земли, с тем чтобы собственник, не пользующийся землёю, счёл более выгодным «передать её в руки людей, которые желают ею пользоваться»<sup>348</sup>. Собранная рента «будет

 $<sup>^{343}</sup>$  Его же. Земельный вопрос, его сущность и его единственное решение. Издание «Посредника», № 684. М., 1907. С. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>344</sup> Там же. С. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>345</sup> Там же. С. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>346</sup> Его же. Не укради. Издание «Посредника», М., Б.г. С. 9-10.

<sup>&</sup>lt;sup>347</sup> Там же. С. 10

 $<sup>^{348}</sup>$  Его же. Земля для народа. Изд. «Посредника», № 601. М., 1917. С. 8-10.

поступать не в собственность частных лиц, а в общую казну на пользу всего общества»<sup>349</sup>.

\*\*\*\*

Толстой познакомился с теорией Г. Джорджа ещё зимой 1885г., в период работы над словом «Так что же нам делать?». Уже тогда, оценивая возможность значение применения теории Джорджа в России, он ставил введение единого налога, по его значению для один ряд крестьянства, ликвидацией  $\mathbf{B}$ C 480). крепостничества (83,По прочтении «Прогресс и бедность» Джорджа «Общественные И задачи», Толстой пришёл к выводу, что решение России проблемы собственности на землю «по Джорджу» первый шаг высшим на ПУТИ K совершенствования жизни трудящихся (Там же. С. 481).

Подобно иным темам антивоенной, антицерковной и пр. - земельный вопрос и «единый стали предметами Джорджа постоянных публицистических выступлений (статей, писем) Толстого в 1890-е и, в особенности, в 1910-е годы. Причина такого повышения актуальности вопроса именно 1910-е гг. ясна: в России началась революция, по отношению к ходу, результатам и значению которой у особые Толстого имелись надежды. читательское внимание как на положение европейского положение пролетариата, так И на зависимых лидеров западной цивилизации стран-колоний, писатель делает в 1906г. вывод, что, пойдя путём Запада, поднявшийся на революцию русский народ окажется в будущем «в безвыходном положении зависимости от чужих трудов» вкупе с необходимостью «бороться с промышленной народами И борьбой с полной уверенностью быть побеждёнными» (36, 333). И тогда стать руководителем человечества в «деле освобождения божеской OT подмены

2

<sup>&</sup>lt;sup>349</sup> Там же. С. 10.

властью человеческой» доведётся уже не русскому, а какому-то другому, «более счастливому народу». И ключевым, судьбоносным шагом на пути к этому положению Толстой справедливо полагал то или иное решение в России вопроса о земле, о собственности Вот почему он предлагал на концепцию Джорджа в качестве ненасильственной альтернативы революционного деятельности как лагеря, СТОЛЫПИНСКОГО правительства, одинаково ориентированных на «ОПЫТ» капиталистического Запада.

(.....)

статье «К рабочему народу» (1902) писатель выразил уверенность в том, что «единый налог» будет правительством русским вследствие ненасильственного сопротивления рабочих 350. Описывая борьбы (такие как отказ от работы свободных землевладельцев В пользу сознательные аскетические самоограничения, переезд на свободные земли), Толстой сознательно прибегает к повторению зачина: «Живут же миллионы людей <...> не приглашая читателей нуждаясь...», как бы присоединиться к делу, в которое уже вовлечены сотни тысяч крестьян<sup>351</sup>.

Статья Л.Н. Толстого «Великий грех» (1905) – замечательный образец соединения под пером великого писателя и мыслителя художественного и публицистического начал.

Уже в начале статьи обращает на себя внимание художественный приём «зарисовок с натуры», по свежим впечатлениям от увиденного, которыми Толстой предваряет популярное изложение идей Генри Джорджа. Писатель, идя излюбленным маршрутом по большой дороге на Тулу, встречает идущих в город (то есть несчастных, неблагополучных) крестьян, голодных,

<sup>351</sup> Там же. С. 104.

-

 $<sup>^{350}</sup>$  Толстовский листок. Толстой и о Толстом. Выпуск третий. М., 1993. С. 102-103.

обносившихся и более похожих на нищих. Кому-то нужно продать ставшую за малоземельем ненужной в хозяйстве лошадь; кому-то приходится расставаться и с коровой; мать предлагает «барину» взять «услужение» ребёнка, которого ей не прокормить<sup>352</sup>. У всех - одна причина их бедствий: «...Хлеба не хватает, а хлеба не хватает, оттого что земли нет»<sup>353</sup>. И повсюду в земля ОТР вскоре «отойдёть» ходит CΛΥΧ, образно ней, ибо, трудящимся на как формулирует Толстой, «народ <...> не может продолжать существовать, когда ему оставлена только малая часть которой себя ОН должен кормить И паразитов, присосавшихся к нему и распложающихся на нём»<sup>354</sup>.

Решение земельного вопроса «по Г. Джорджу», Толстой, есть наилучшая возможность для России, потому ОТР ицп» существующем государственном строе обязательных И невозможно придумать какого-либо другого лучшего, справедливого, практического более И олонсим решения»355.

Революционное дело освобождения земли от собственности Толстой, вслед за Генри Джорджем, сравнивает с родами, с рождением новой жизни: «Земля вспахана, семя брошено, вырастет доброе дерево» Видимо, такое дерево русской и христианской цивилизации, на котором все «сучья» будут отрастать в безопасной и природосообразной пропорции!

Великий мыслитель выражает уверенность в том, опролетариться «русский народ не ОТР должен, подражая народам Европы и Америки, а, напротив, земельный вопрос упразднением у себя разрешит земельной собственности и укажет другим народам путь разумной, свободной счастливой И жизни

\_

<sup>&</sup>lt;sup>352</sup> Там же. Выпуск десятый. М. - СПб., 1997. С. 216-217.

<sup>&</sup>lt;sup>353</sup> Там же. С. 216.

<sup>&</sup>lt;sup>354</sup> Там же. С. 217.

<sup>&</sup>lt;sup>355</sup> Там же. С. 227.

<sup>&</sup>lt;sup>356</sup> Там же.

промышленного, фабричного, капиталистического насилия и рабства, что в этом его великое историческое призвание»<sup>357</sup>.

Именно мирный, ненасильственный характер предлагавшихся Генри Джорджем реформ был особенно привлекательным для Толстого. Его Толстой-публицист подчёркивает в своих популярных изложениях теории Джорджа, таких как «Письмо крестьянину о земле» (1905) и «Единственное возможное решение земельного вопроса» (1906). «Письмо...» представляет собой упрощённое изложение идей проанализированной нами выше статьи «Великий грех» и построено по аналогичной структуре:

- 1. Основные идеи проекта Джорджа.
- 2. Экономические «выгоды» от устройства земледельческих хозяйств в России «по Джорджу».
- 3. Улучшения в образе жизни и нравственная польза от претворения в жизнь проекта Джорджа (90, 75-76).

Пожалуй, эталонной по красоте, ясности изложения мыслей, сжатости и, вместе с тем, идейной полноте следует признать статью с красноречивым заголовком «Единственное возможное решение земельного вопроса» Всего четыре небольшие, почти равные по объёму, Первая из них повторяет основные прежних работ Л.Н. Толстого по земельному вопросу. Во второй главе изложены «основания» теории Джорджа. Глава третья перечисляет положительные последствия реализации теории. Наконец, четвёртая глава предложения  $\Lambda$ .H. практические Толстого ПО постепенному переходу на единый налог, с целью не допустить «великих волнений» (36, 283-289).

Мирный, ненасильственный и постепенный характер перехода на единый налог, по мысли Толстого, свидетельствовал бы о том, что русский народ достиг своего «совершеннолетия» и «может думать своим умом и поступать сообразно со своими условиями и

2

<sup>&</sup>lt;sup>357</sup> Там же.

свойствами», не подражая европейцам (Там же. - С. 289).

(.....)

К 1907-1909гг. принадлежит печально знаменитая переписка Л.Н. Толстого с П.А. Столыпиным (одно из писем Толстого к Столыпину мы уже цитировали выше).

20 июля 1906г. Толстой в частном разговоре посетовал: «Столыпин по западному рецепту собирает либеральное министерство. Хочет в семь месяцев ввести либеральные реформы, чтобы будущей Думе не осталось иного, как поддерживать правительство. За это время могли бы ввести единый налог. Удивляюсь, почему правительство не делает этот удачный ход»<sup>358</sup>.

А удивляться-то тут вроде бы и нечему. И навряд ли люди Столыпина оценивали реализацию проекта Генри «удачный ход», как a Джорджа не как коллективного карьерного самоубийства... Можно с утверждать, уверенностью что, СКОЛЬ неприемлемы замечания и предложения Л.Н. Толстого молодым реформаторам прозападной ориентации же «неудобоваримы» они наши дни, столь сознания Столыпина, указанные годы для единомышленников и для тех весьма не бедных и не мелких собственников земли, интересы которых они обслуживали. Например, заявление о том, что «земля есть достояние всех, и все люди имеют одинаковое право пользоваться ею» (77, 165), прозвучавшее первом из трёх писем Толстого премьер-министру, не могло быть принято всерьёз ни царём, ни самим верой Столыпиным C приемлемость его В желательность для России торного западного пути к крупной земельной собственности, тяжёлой индустрии и массовой урбанизации.

Историческими фактами, однако, стали те жестокости и вовсе не западное, не демократическое отношение к человеческим жизням и те неуважение и недоверие к народу (характерные скорее для

<sup>&</sup>lt;sup>358</sup> Маковицкий Д.П. Указ. соч. – Кн. 2. – С. 180.

полицейской империи), которые проявило столыпинское «усмиряя» крестьян, добивавшихся правительство, «справедливого передела» земель. По закону 1906г. о военно-полевых судах за последующие три года было казнено 2,5 тысячи человек - в пять раз больше, чем за 40 лет после судебной реформы 1864г.; 23 тысячи человек были отправлены на каторгу, 39 тысяч сослано<sup>359</sup>. Так что Л.Н. Толстой вряд ли преувеличивал положительное недооценивал столыпинского курса, когда в первой редакции статьи «Не могу молчать» назвал Петра Столыпина и Николая Романова «палачами» (37, 393).

Ещё до написания названной статьи, в январе 1908г., Толстой пишет Столыпину второе письмо, в котором жестокие средства борьбы со злом народных возмущений вкупе с разрушением общинности называет «двумя ошибками» Столыпина (78, 41). Здесь же – цитированное нами выше соображение Л. Н-ча о системе единого налога, с которой он рекомендовал получше ознакомиться и предлагал в этом свою помощь. Он отправил Столыпину книгу Джорджа «Общественные задачи» и свою брошюру «Письмо крестьянину о земле».

На первое письмо Толстого от Столыпина пришёл ответ-подтверждение уверенности необходимости, В обоснованности незыблемости И проводимой внутренней политики; предложения второго письма он без Ответ оставил ответа. Столыпина И вызванное им, письмо Толстого, позволяют, на наш взгляд, сделать вывод, что Столыпин и Толстой были и непримиримыми оппонентами, СТОЛЬКО остаются не сколько не понимающими друг друга союзниками в деле консервативно-охранительного ответа на исторический вызов, брошенный России западным социализмом и внутренним революционным брожением. Со стороны Толстого непримиримость была вызвана не целями, но реформаторства методами Столыпина: насилием, доходящим до кровопролития и казней, обманами и

2

 $<sup>^{359}</sup>$  Лурье Я.С. Лев Толстой и Петр Столыпин. – Звезда. 1993. №1. С. 170.

унижением простых тружеников, пренебрежением к их мнению в угоду реализации теоретических реформаторских доктрин. Уничтожение общин писатель признавал непоправимым злом. Столыпин же, как было сказано, помимо личных убеждений, разделяемых им с его молодым поколением рубежа столетий, имел и некоторые обязательства перед более влиятельными в империи людьми, нежели он сам.

В третьем письме (август 1909г.) Толстой предсказывает Столыпину скорую гибель от руки убийцы и советует подумать о своей душе, которую реформатор «губит» (80, 80-81). Это письмо Толстой не закончил и не отослал, вспомнив, вероятно, что и предыдущие два никакого результата не дали.

30 августа 1909г. Д.П. Маковицкий зафиксировал замечание Толстого о том, что «ему (Толстому. – Р.А.) непонятно, как можно серьёзно обращаться к царю, к Столыпину, их слушаться». Видимо, с этого дня надежды писателя и публициста были обращены уже не к правительству, а к народу, и не к неспокойным, суетным годам «первой Российской революции», а к будущему, когда его слово, быть может, прорастёт в умах и сердцах семенем новой жизни – к будущей истинной, ненасильственной и религиозной Русской революции, до которой он уже не чаял дожить...

\*\*\*\*

Таким образом, программа ближайших мер предлагавшаяся вопросу, Λ.Η. Толстым, аграрному встретила, несмотря народное на понимание одобрение, огромное недоверие со стороны власти. Нам предмет «осуществимости» осталось рассмотреть на предложения публициста, рассчитанные на некоторую перспективу неотделимые И пропагандировавшегося им идеала безгосударственной общинной жизни.

Развитие капитализма в России не успело разрушить к 1905г. крестьянскую общину, которая в XX веке ещё

прочнее срослась  $\mathbf{C}$ государственностью, реализовавшись форме могучего  $\mathbf{B}$ «государствасохранившего в индустриальном обществе структурированности»<sup>360</sup>. элементы «общинной «ТОЛСТОВСКОГО сценария» дальше OTнаходятся cdepax эксперименты большевистские  $\mathbf{B}$ религии, традиционной семьи и организации сельского труда. Их провал, констатирует Н.Л. Мальцева, свидетельствует об «имманентности общинности человечеству»<sup>361</sup>.

века подтвердил, Опыт XX ОТР даже самое демократическое устройство государственное «не способно в принципе создать благоприятные условия для жизни всех индивидов в силу доминирующего (т.е. насилия. \_  $P.A.)^{362}$ . принципа регуляции» Мальцева выражает уверенность в том, что именно «как развитая, высокодифференцированная форма социальной организации» должна прийти на смену государству в обществе будущего<sup>363</sup>.

Однако хорошо известные и самому Л.Н. Толстому настроения крестьян в пореформенные десятилетия, и в особенности в годы первой российской революции, свидетельствовали об утрате у крестьянства доверия к известным им формам общинного жизнеустройства. Это делало столь желанный писателю переход к совместной земли соседями-общинниками задачей не обработке самого ближнего будущего. Так, например, гостивший у Толстого и переписывавшийся с ним крестьянин с. Боровково Лаптевской волости Тульского уезда Тульской губернии Михаил Новиков (1870-1937), эмоционально защищая деятельность погибшего П.А. писал в воспоминаниях, что говорить о сохранении общины с её уравниловкой и переделами земли «можно было 50 лет назад, при отмене крепостного права и наделении землёю без выкупа <...>, но после 50 лет выкупа, выплачиваемого с таким трудом и лишениями

360 Мальцева Н.Л. Человек и человечество: на пути к устойчивому развитию. С. 71-72, 141-143.

<sup>&</sup>lt;sup>361</sup> Там же. С. 142.

<sup>&</sup>lt;sup>362</sup> Там же. С. 130.

<sup>&</sup>lt;sup>363</sup> Там же. С. 144.

<...>, говорить об этом можно только перед святыми людьми...»<sup>364</sup>. В «Открытом письме» от 9 февраля 1929г. пожилой уже Новиков предаёт анафеме сталинскую коллективизации, создающую «рай ПОЛИТИКУ который духовно батрачков-дурачков»  $\mathbf{B}$ свободные люди не пойдут, «как не могут вообще ходить люди на четвереньках». Он констатирует, что «ни у кого из марксистов не правоверных хватает утверждать, что русский полунищий народ нуждается в социализме. Он нуждался и мечтал только о мелкой земельно-трудовой собственности и ни о чём другом и не мог мечтать после крепостного права»<sup>365</sup>.

Таково мнение известного «толстовца», с которым не мог не считаться и сам Л.Н. Толстой, осудивший, как известно, увлечение в России западными социалистическими теориями в своей последней крупной статье «О социализме» (1910).

\*\*\*\*

Таким образом, тенденции к решению земельного мелкой трудовой пользу крестьянской собственности наметились не только в экономической жизни страны, но и в сознании самого крестьянства 1861 начиная C года, уничтожившего ДЛЯ крепостное состояние, но не решившего вопрос об основном для них средстве производства – земле. К 1905 году они развились и нашли выражение в движении думской борьбе либерально-монархического Последние, «трудовиков». как «крыла» И с теми же требованиями по выступали аграрному вопросу, что и Толстой, выдвигая, в частности, идею «единого налога» на землю.

Толстой, однако, был исключительно оригинален, когда связывал с реализацией русским правительством проекта Джорджа надежды на исполнение Россией своего всемирного революционно-освободительного

<sup>365</sup> Там же. С. 512.

<sup>&</sup>lt;sup>364</sup> Новиков М.П. Из пережитого. М., 2004. С. 210.

призвания, своей религиозно-миротворческой миссии по отношению к рабочим и их эксплуататорам в Европе и Америке, на то, что в XX веке Россия станет во главе прогрессивного движения человечества к Царствию Разрешение земле. на земельного освобождение власти собственников земли OT $\Lambda$ .H. Толстому огромной представлялось важности первым шагом к торжеству замысла Божия о разумном могущим человеке, шагом, если остановить не неизбежный всём во христианском революционный переворот, то сделать его победоносным - мирным и ненасильственным.

(.....)

Публицистика Л.Н. Толстого периода 1880-1900гг. по аграрному вопросу была в целом направлена на критику несправедливого распределения земли пропаганду производства олондим средства И справедливого перераспределения земельных фондов в частных владельцев. Предполагалось мелких сохранить лучшие традиции общинной религиозно-нравственный обеспечив ИМ прочный фундамент массовом сознании. В перспективе, В вероятно, ЭТО ΜΟΓΛΟ привести K изживанию собственнической психологии И ликвидации желанной Толстому) частных владений в России, следом, по благому её примеру, и в странах Европы. Никаких временных рамок для этих процессов Толстой не устанавливает, лишь высказывая надежду на скорое и повсеместное «освобождение земли от собственности». Какова может быть эта скорость в разных странах и с хозяйствования? Толстой разными условиями претендовал на знание этого, настаивая только применимости теории единого налога Генри Джорджа в хорошо известных ему условиях российской деревни. Пропагандируя её, писатель и публицист адресовался к различному читателю, самому царя, OTминистерств, членов парламента, до простых крестьян,

соответствующим образом, как мы показали, изменяя систему аргументации, СТИЛЬ, художественной выразительности. Широкое применение получили,  $\mathbf{K}$ примеру, эмоционально окрашенная лексика, сравнения (богачи – оценочная паразиты, «распложающиеся» на теле народа, «дармоеды»; – рыбак на суше, и т.п.); крестьянин без земли исторические сопоставления (крепостное «рабство» рабство крестьянина без земли, рабочего в городе); эпитеты, выражающие авторское отношение к проблеме («противоестественность» жизни городах, «ограбленный, обманываемый, задавленный» народ и т.п.); метафоры (свою деятельность Толстой уподобляет, сказано, посеву, a новую жизнь капиталистического насилия и рабства» - выросшему, благодаря посеву, дереву, могущему давать добрые плоды). Ряд статей и трактатов, как мы показали, имеют сходство не только по идеям, но и по логическому порядку их подачи, по композиции. Наконец, нельзя не отметить общую для статей и трактатов Л.Н. Толстого, независимую OT адресата И стиля, последовательность в изложении идей и фактов, с постоянным возвращением в последующих главах к сказанному ранее, вплоть до полного исчерпания темы.

\_\_\_\_\_

# Глава 5. Л.Н. Толстой о революционном преображении России и о всемирном его значении.

«Если мы нецивилизованные варвары, то у нас есть будущее. Они же – цивилизованные варвары, и им на этом пути нет надежды. Не подражать западным народам, а жалеть их».

«Все революции были большее и большее осуществление закона. Предстоящая есть осуществление закона непротивления».

(Л.Н.Толстой)

## 5.1. Крах одной старой иллюзии.

**В** начале 80-х годов XIX века Толстой ещё придерживался того мнения, что революционные перемены в России могут и должны быть осуществимы инициативой «сверху», а именно: деянием мудрого «христианина на троне». Однако судьба этой надежды – печальна.

1 1881г. Исполнительного марта два агента Народной своё воли реализовали постановление от 26 августа 1879г. о казни императора Александра II. Известясь об этом, Толстой, вероятно, живо вспомнил виденную им в молодости, в 1857 году, Париже, когда, бессонной ночи, он после  $\mathbf{B}$ κЯ зафиксировал **Дневнике**: политический не человек»<sup>366</sup>. Россия той  $\mathbf{C}$ поры бурного эпоху реформаторства, четвертьвековую вдохновившую и не политизировавшую отнюдь не Толстого. Именно поэтому в своей поздней публицистике производимых убийствах, говорил об OH

 $<sup>^{366}</sup>$  Цит. по: Бирюков П.И. Биография Л.Н. Толстого. М., 2000. Т. 1. С. 188.

правительством и террористами беспристрастием, одинаковым как человек «ИНДИВИД» возбудившейся христианин (a не  $\mathbf{C}$ гражданственностью и обострённым правосознанием). И русский царь был для Льва Николаевича человек, должный, в силу своего положения, смотреть на мир, как и он сам - с высоты Нагорной проповеди, дабы виднее было великое - народ и не заметны мелкие эгоистические интересы «верхушки».

как представитель именно этой сословной  $\Lambda$ .H. Толстой «верхушки», остро чувствовал невольную причастность к готовящейся казни молодых «революционеров»<sup>367</sup>. В его письме СЫНУ убитого монарха, новому императору Александру III, в числе призывов не мстить и простить, сомнительных рассуждений царей жизнепонимания 0 обязанности человека важнее царских, И должны «сойтись с ними» - помимо этих, есть и более убедительные аргументы.

Двадцать Толстой, лет, пишет мучительно реформирующееся государство вынуждено бороться с терроризирующих общество радикалов, существующий вещей «ненавидящих порядок правительство»<sup>368</sup>. Но и спустя этот немалый срок помощники, приближенные к новому царю, не могут и не смогут посоветовать ему более действенных методов обуздания социального насилия, кроме старых двух: «или пресекать - строгость, казни, ссылки, полиция, стеснения цензуры и т.п., или либеральные потачки свобода, умеренная мягкость мер взысканий и даже представительство – конституция, собор»<sup>369</sup>. Оба эти пути, подчёркивает Толстой, в создавшемся в стране неприменимы, кризисном положении гибельны ДЛЯ Ho третий народа монархии. есть И

<sup>367</sup> Бирюков. Указ. изд. С. 460-461.

<sup>&</sup>lt;sup>368</sup> Там же. С. 463.

<sup>&</sup>lt;sup>369</sup> Там же.

революционный и спасительный, «путь христианского исполнения воли Божией царём как человеком»<sup>370</sup>.

Надо помнить, что в те годы в умах православных подданных нового царя ещё жило доверие к истине поколебленное ПУСТЬ «ОТКРЫТИЯМИ» христианства, И учёных книжников. Не меньшим было и доверие самому «Божьему помазаннику», тем более новому: традиционно «ротация кадров» активизировала слухи и надежды. Эмоциональная связь нового царя с народом могла бы мудрой реакцией ТОЛЬКО укрепиться его кощунственное цареубийство. Была ли проявлением такой мудрости казнь преступников? Не исключено, что Толстого, призвавшего монарха услать  $\Lambda$ .H. Россию шокировавших злодеев на «демократический» Запад, «куда-нибудь в Америку», и написать манифест со словами «а я говорю вам: любите врагов своих»<sup>371</sup>, следует признать не столько наивной теократической утопией, сколько хитроумным советом действительно государю: страна ведь стояла на «распутье» и неизбежный для Александра III шаг «мог связать всё будущее»<sup>372</sup>.

Просьба Толстого к К.П. Победоносцеву о передаче Александр письма царю удовлетворена не была. ознакомился с ним уже после казни «народовольцев». Победоносцев прочёл письмо И воротил Страхову, а после казни преступников, обретя досуг, ответил Толстому краткой отповедью на его проповедь. Письма-де он не передал потому, что уверился, вкупе со Православной, всей Русью ОТР «вера антицерковна: «...Наш Христос - не ваш Христос. Своего знаю Мужем СИЛЫ истины, исцеляющим И расслабленных, a В вашем показались мне расслабленного, который сам требует исцеления»<sup>373</sup>.

2

<sup>&</sup>lt;sup>370</sup> Бирюков. С. 464.

<sup>&</sup>lt;sup>371</sup> Там же. С. 465.

<sup>&</sup>lt;sup>372</sup> Там же. С. 464.

<sup>&</sup>lt;sup>373</sup> Там же. С. 466-467. В этом ответе государственного «мужа силы» содержатся ранние признаки генезиса одного из наиболее распространённых и «живучих» мифов, сложившихся вокруг имени Толстого ещё при его жизни. Миф этот утверждает, что Лев Николаевич не разуверился в догмах господствующей в России церкви «православных», одной из «официальных» церквей Христианства, а – полностью потерял христианскую веру. Он, дескать, подменил её ересью собственного измышления, вавилонским смешением

Так правящая элита страны сделала для неё и (что гибельный выбор традиционно!) неё за  $\mathbf{B}$ недуга «силой» «исцеления» социального чудотворной троицы самодержавия, православия и народности в принудительной сочетании диком C эвтаназией тяжелобольных духовных жертв олонжктве противоречий исполненного кричащих реформирования. Не был и не мог уже быть услышан и великого писателя противопоставить призыв идеалу молодых оппозиционеров, жаждущих «общего достатка, равенства, свободы», идею общенародную и христианскую, идеал прощения, ненасилия и любви, при утверждении идейным частью которого, его базисом всех преобразований, стали бы и достаток, и равенство, и подлинная свобода для всех<sup>374</sup>.

Толстому 1881г.  $\Lambda$ .H.  $\mathbf{B}$ пришлось ПОЛУЧИТЬ отрезвляющее, не совместимое C монархическими , имкиє от ли подтверждение царь истины: есть истории, его помощники, если умны - преданные её слуги, творец же истории страны - трудовой народ, не нуждающийся в медвежьих услугах сынов противления, одержимых «идеалами» реформаторства или революции «во благо народное». Все они, эти «русские европейцы», равно грешат перед народом ещё с петровских времён, и этот грех им не замолить. Толстой записал как-то в своей записной книжке: «Открыв себе путь к орудиям Европейской цивилизации, не нужно цивилизацию, а только её орудия для развития своей цивилизации. Это и делает народ» (48, 123). **Народ**, но не глядящая мимо него, на Запад, и мешающая ему интеллектуальная орда самозваных «освободителей» и «реформаторов»!

Конфуция с Кантом, которое и навязал таким же безбожникам-«толстовцам» как некое «новое христианство», лжехристианство с лжехристом, бесовскую подмену традиционной русской веры. Если наш читатель увидит всю несостоятельность этой мифологии, мы будем считать выполненной одну из важнейших задач нашего исследования.

<sup>9.</sup> Там же. С. 466.

# 5.2. Порыв к свободе: «конец» ... и вновь начало (Толстой и политическая реальность в России 1904 – 1907гг.).

**В** 1904г. Л.Н. Толстой пишет предисловие к статье своего приближенного сподвижника В.Г. Черткова «О революции. Насильственная революция или христианское освобождение? (Обращение к верующим русским людям)», опубликованное вскоре за границей («Своб. слово», № 89).

Здесь очень важно определение Толстым категории «свобода» как «отсутствие стеснения», угрозы насилия. Сам публицист разъясняет это так: «Истинно свободны могут быть люди только тогда, когда они все одинаково убеждены в безполезности, незаконности насилия и подчиняются установленным правилам не вследствие насилия или угрозы его, а вследствие разумного убеждения» (36, 152).

Таким образом, Толстой отделяет истинную свободу людей от той, которую обещают народу демагоги от революции или же реформаторы. И те, и другие не способны дать подлинную свободу трудящимся. Уплата налогов, служба в армии, частная собственность – утверждение всего этого ограждает мнимую «свободу» некоторых индивидов, притом не лучших, а для трудового люда – нарушает всякую свободу (Там же. С. 151).

Но именно народ, а не праздное меньшинство, движет историю. Толстой настаивает, что история человечества «есть всё большая и большая замена насилия разумным убеждением, которая осуществляется простыми людьми и являет собой путь к истинной свободе для всех (Там же. С. 152).

Накануне первой российской революции писатель и публицист выражает уверенность в непобедимости тех «истинных революционеров», кто не склонен примешивать дел насилия и оправдывающей их лжи к движущей миром духовной деятельности разумного

убеждения, подтверждённого примером жизни (Там же. С. 154).

1904г. ноября 30 «Московские ведомости» опубликовали резко отрицательный отзыв Толстого по проводившейся с лета агитации ограничения самодержавия И введения  $\mathbf{B}$ России правления. Критика представительного CO авторитетом публициста  $\mathbf{c}$ Льва Толстого буйную полемику и ряд укоризненных писем автору. Ответом его была статья «Об общественном движении в опубликованная России» (1905),сразу заграничных газет. Здесь Толстой в уже более чем читателям привычных миогим его выражениях осуждает слепую веру либералов в благо «внешнего», реформаторского устройства народной жизни напоминает ИМ 0 TOM, ОТР «истинное социальное улучшение достигается ТОЛЬКО религиозносовершенствованием нравственным отдельных личностей» (Там же. С. 156).

Напоминая читателю о недавних событиях 9 января 1905 года в Петербурге, Толстой подчёркивает, причиной, делающей возможными коренной события, было И есть не отсутствие России представительства или конституции, а наличие власти обманщиков И насильников, именующих не устранимое никакой реформой «правительством», (Там же. С. 161-162).

Вряд ли прибавил авторитета Толстому, даже и в консервативном лагере, следующий его вывод из событий начавшейся в России революции:

«Нельзя делать двух дел зараз: нельзя нравственно совершенствоваться и участвовать в политических делах, вовлекающих людей в интриги, хитрости, борьбу, озлобление, доходящее до убийств» (Там же. С. 159).

Таким образом, духовно-нравственный подъём всей России, усилия религиозной работы каждого над собой, Толстой признаёт более важным, истинно революционным делом, нежели политическая,

парламентская, земская деятельность или даже вооружённое восстание.

Другим откликом Л.Н. Толстого на события российской жизни (войну с Японией и начавшуюся революцию) стала опубликованная в те годы лишь за границей интереснейшая статья «Конец века» (1905).

«Разрушение <...> русского государства, - начинает Л.Н-ч статью, - есть, по моему мнению, признак начала разрушения всей лжехристианской цивилизации. Это конец старого и начало нового века» (Там же. С. 233). Жизнь неизбежно должна устроиться на началах не государственного насилия, но разумного согласия и грядёт неизбежно, Революция И основная причина её - религиозная: преодоление извращения Божьего закона взаимного служения высшего данной Христом заповеди непротивления, ДЛЯ возможности осуществления этого закона (Там же. С. 240). Православно-государственное лжеучение уже не в силах привести к повиновению восставший народ, и это – первая внешняя причина революции (Там жe. C. 248). противоречие причина eë истинному, христианству, живущему  $\mathbf{B}$ народе обезземеливания рабочего народа (Там же. С. 250).

В отличие от прежних революций в Европе, новая русская революция, по мысли публициста, должна уничтожить всякое повиновение государственной власти, устроить жизнь людей независимо от правительства (Там же. С. 256).

Движущими силами грядущего переворота, уверен писатель, станут в основном «народные земледельческие массы». Местом великих событий будут не города, как в Европе, а – «преимущественно деревня». И вовлечены в революцию будут 80-90% всего народа, что тоже выгодно отличит её от предшествовавших «городских» переворотов.

Погубить революционное дело может, главным образом, вовлечение народа в насильническую борьбу и в рабское подражание Европе и Америке, уже идущих

по гибельному пути. Совесть должна заменить русскому революционеру конституцию (Там же. С. 258-259).

(.....)

Из текста работ Л.Н. Толстого 1882-1910гг. можно увидеть, что такое «лакомое» для городских прожектёров государственное устройство, как западная буржуазная писатель мыслитель демократия, И неприемлемым для России. Как уже было сказано, жестокостей капиталистического наёмного рабства Толстой справедливо видел в самой сущности буржуазного образа жизни и мышления, одобряющих и форсирующих прогресс стяжательства, потребительства, роскошествования, властолюбие и пользование властью 170-172). 166-167, Участие обитателей 161, государств во власти в ходе пресловутых «выборов» губящим Толстой признаёт нравственность самообманом: «Только тот, кто не верит в Бога, может верить в то, что такие же люди, как и он сам, могут устроить его жизнь так, чтобы она была лучше»<sup>375</sup>.

ни самим сознательно, целями, делать нравственно дурное, ни делегировать эти специфические полномочия «власти», тем «избирать» кого-либо во власть для таких дел. Ибо «насилие властвующих учит суеверию устройства жизни насилием», BOTуже целые поколения И развращённых примером властной «верхушки», a потакают своим грехам честолюбия, корыстолюбия, взаимной борьбы – потакают суеверным их оправданием. Не может быть лучшего устройства общества. TOM числе вожделенного И «народовластия», пока каждый человек каждого народа не обретёт власть «сделать нравственное усилие над самим собой»<sup>376</sup>. Не порабощать себя страстями, «не быть ничьим господином и ничьим рабом» - всё это труднее, нежели «повторять то, что говорят все люди

<sup>376</sup> Там же. С. 168.

 $<sup>^{375}</sup>$  Толстой Л.Н. Путь жизни. М., 1993. С. 167. (Серия «Б-ка этической мысли»).

одной партии, суетиться, спорить, лгать, притворяться, браниться, драться, - всё это делается само собой, для этого не нужно усилия»<sup>377</sup>. Всё это было у древних язычников и всё это нехорошо, стыдно сохранять и «развивать» христианам.

Делать выбор между «более пригодными» для власти людьми означает соглашаться на греховное повиновение людям нравственно худшим, любящим власть, поощрять «Нравственный, добродетельный государственный настаивает Толстой, есть такое внутреннее противоречие, как нравственная проститутка, или воздержанный пьяница, или кроткий разбойник» (36, 178). Люди, для которых вера в Бога основание ИХ поступков и даже помыслов, идеологическая надстройка на фундаменте денежного «достатка», не имеют нравственного права подчиняться таким людям, ни бороться  $\mathbf{c}$ ними насилием, И революционным<sup>378</sup>. TOM числе истинно верующим людям, не нужно борьбы, суеты, разделения на партии, выборов между теми или иными авторитетами, жаждущими прогрызться общественной иерархии, в положение доминирующего обманщика, стяжателя, насильника и убийцы. знают, что этого не нужно никому, а нужно только одно: задуматься каждому о своём отношении к жизни, к людям, и «понять, признать и проводить в жизнь мысль о том, что мы не призваны устраивать жизнь других насилием, неизбежно влекущим убийство, убийство, И ОТР всякое которое МЫ совершаем, в котором участвуем, на котором строим выгоды своей жизни, не может быть полезно ни другим, ни нам, а напротив, только увеличивает то зло, которое мы хотим исправить» (37, 53-54). Таков мерзостный любой «демократии», июбого развратного, массового пользования насильнической властью!

\_

<sup>&</sup>lt;sup>377</sup> Там же.

<sup>&</sup>lt;sup>378</sup> Чертков В.Г. О революции. Насильственная революция или христианское освобождение? // «Свободное слово». № 89. 1904. С. 46, 48-49.

По мнению Л.Н. Толстого и его приближенного В.Г. Черткова, сподвижника истинно религиозных людей особенно много именно в России: «добродушноширокий нрав», терпение и выносливость, христианские русского традиции народа всё ЭТО создаёт русской условия благоприятные ДЛЯ революции общенародного мирного христианского Конкретными способами его Л.Н. неповиновения<sup>379</sup>. Толстой считает отказ христианина от государственных должностей, жалований и пенсий и отказ от ограждения государственным насилием жизни своих собственности, включая земельную.

и В.Г. Чертков Толстой Λ.Η. едины В «революционной пресловутой недоверии традиции» Запада: «революция 14 декабря», напоминает Чертков, привела к «грубому, глупому» царствованию Николая I, «взрывы и убийства семидесятых годов, кончившиеся первым Марта» - усилили и «озверили» правительство<sup>380</sup>. И если даже оппозиция, поддержанная крестьянством и рабочими, одержит свою революционную победу, то, по Λ.Η. Толстого, приведёт убеждению ЭТО восстановлению «рабства в его первобытной форме», с налоговым ограблением трудящихся и принудительным победителей<sup>381</sup>. Моральные благо трудом на материальные тяготы жизни - не повод для доверия городской интеллигенции, нахватавшейся социалистических идей от «европейских интеллигентовпаразитов» (36, 471-472). Образованных горожан России Толстой неоднократно призывал поселиться с народом, в деревне, учиться y него мирной, автономной отношению к правительству, жизни, помогая ему как физическим трудом, так и «книжными знаниями» (Там же. С. 261).

-

<sup>381</sup> Толстой Л.Н. Не могу молчать. М., 1985. С. 397.

<sup>&</sup>lt;sup>379</sup> Там же. С. 34. (Сравн.: 36, 336-338). Довод, по меньшей мере, уязвимый: не вполне ясно, почему сочетание традиционного православного обрядоверия и привычки *терпеть* с «широтой нрава» благоприятны именно для *мирного* освобождения трудящихся, а не для более вероятного беспощадного взрыва насилия, кровопролития, сочетающего дурные «традиции» русских бунтов и европейских революций?

 $<sup>^{380}</sup>$ Предисловие Л.Н. Толстого (письмо В.Г. Черткову) // Чертков В.Г. Указ. соч. С. IV.

Людей царского правительства надо лишь искренне пожалеть, - подчёркивал В.Г. Чертков, - а сердиться народу надо на себя — за повиновение и потачки власти<sup>382</sup>. «Мы же знаем, - добавляет автор, - что только потому образовалось и продолжает существовать правительство, что нет ещё в народе ни свободы, ни братства, ни просвещения»<sup>383</sup>.

Как мы показали в предыдущей главе, Л.Н. Толстой, правительству ПОМОЧЬ В мирном целью переустройстве царскому жизни, предлагал содействовать правительству как раз религиозной свободе, единению и просвещению народов России. На это направлены высказанные им (в 1898г. в статье «Голод или не голод?» и в 1901г. в публицистическом слове к «Царю и его помощникам») предложения властям обеспечить свободу вероисповедания и равный доступ граждан к образованию, воспитанию и преподаванию в частных школах<sup>384</sup>.

обращение «Царю 26 марта 1901г. K помощникам» автор отправил по адресу - Николаю II, великим князьям и министрам, которых считал своими «невольными единомышленниками» в противостоянии революционерам. Ho ТОЛЬКО ЭТИ последние Ясной отреагировали на ΓΟΛΟC ИЗ Поляны, специфически: они начали нелегальное тиражирование текста обращения, восприняв его как одобрительную спровоцированные реакцию Толстого на беспорядки университетах В 1900г., неодобрительную на действия правительства, которому пришлось отдать зачинщиков в солдаты. Таким образом, программы Толстого 1898 и 1901г. были либо проигнорированы настоящими адресатами, ИХ восприняты программы революционнокак деструктивные, антиправительственные.

Независимо от восприятия толстовских предложений современниками, рассмотрим их

<sup>384</sup> Толстой Л.Н. Собр. соч.: В 22т. Т. 17. С. 187, 196.

<sup>&</sup>lt;sup>382</sup> Чертков В.Г. Указ. соч. С. 50-51.

<sup>&</sup>lt;sup>383</sup> Там же. С. 46.

принципиальную реалистичность на примере хорошо толстовской анархической «программымаксимум». Путь к освобождению власть имущих от их не слишком праведных трудов лежит через невероятно тяжёлое большинства людей ДЛЯ преодоление психологической и интеллектуальной зависимости от государства. Не был ли Лев Николаевич сам жертвой романтического суеверия, когда считал возможным посредством воспитания И христианского единения улучшить жизнь целых народов?

Во всяком случае, не все современные авторы отрицают ключевую идею, кредо писателя и публициста: учреждение «государство временное исчезнуть»<sup>385</sup>. «Поскольку развитие человечества – это не только эволюция государств, но и эволюция человека, пишет Н.Л. Мальцева, - в этом сопряжённом процессе наступает момент, когда насилие <...> себя исчерпывает общества нет необходимости  $\mathbf{B}$ таком регуляции, ибо исчерпывает себя и государство как тип его структурированности»<sup>386</sup>. Поэтому, есть допускать, как Л.Н. Толстой, что названную эволюцию человека можно целенаправить форсировать средствами И просвещения И воспитания, следует TO возможной и ситуацию, в которой «обновлённые» люди, посредством проповедования<sup>387</sup> и собственного примера христиански безнравственных невыполнения обязанностей, оздоровят гражданских постепенно общество, человеческое следствием государств торжество уничтожение И высшего, всемирно-божеского, жизнепонимания, нашедшим своё (пока самое яркое) выражение в христианстве. «Пусть человеческие общества сделаются чистыми и здоровыми духовном отношении, - пишет Толстой, - и питающиеся на них паразиты церкви и государства пропадут сами

38

 $<sup>^{385}</sup>$  Путь жизни. Указ изд. С. 221.

<sup>&</sup>lt;sup>386</sup> Мальцева Н.Л. Человек и человечество: на пути к устойчивому развитию. Волгоград, 1996. С.

<sup>&</sup>lt;sup>387</sup> Чертков В.Г. Указ. соч. С. 52.

собой, как пропадают насекомые на чистом и здоровом теле»<sup>388</sup>.

\*\*\*\*

**Р**еволюция тем временем уже шла, и на фоне всего, России, В жалкими ОТР творилось выглядели запоздалые теоретизирования Толстого, его И слышные филиппики к массам, призывавшие перейти к «героическому непротивлению». непонятному таковым, увы, следует отнести вышедшую в свет Петербурге в конце 1906г. брошюру, содержащую новое страстное слово Л.Н. Толстого «К русским людям. К правительству, революционерам и народу». Обращаясь к правительственным людям, Л.Н. Толстой предупреждает их: «... Вам не устоять против революции с вашим самодержавия, **RTOX** бы знаменем И поправками, конституционными извращённого И христианства, называемого православием, хотя бы и с патриархатом И всякого рода мистическими Bcë толкованиями. ЭТО ОЛЖИЛО И не может восстановлено. Спасение ваше не в думах с такими или иными выборами и никак не в пулемётах, пушках и казнях, а в том, чтобы признать свой грех перед народом и постараться искупить его <...>» (Там же. С. 304).

И далее писатель и публицист предлагает николаевскому правительству то же, что четвертью века ранее своевременно предложил в письме Александру III: «Поставьте перед народом идеалы более справедливые, чем те, которые выставляют ваши противники» (Там же).

Думается, это был крик отчаяния Толстого: он не мог не сознавать, что таких «идеалов» самодержавию уже не дано было утвердить.

Борьбу революционеров с правительством публицист уподобляет в своём слове-обращении борьбе «двух паразитов на здоровом теле» народа (Там же. С. 308).

 $<sup>^{388}</sup>$  Толстой Л.Н. Об истине, жизни и поведении (Круг чтения.) М., 2002. С. 919.

Насилие, совершаемое теми и другими, развращает общественное мнение, приводя его к одобрению насилия, которое калечит нравственность и ещё более развращает людей (Там же).

От антиправительственной оппозиции, к которой Толстой почему-то относит здесь интеллигенцию как таковую, требуется ответственное, открытое и строгое отношение к себе, к своей жизни, которая одна в их власти (Там же. С. 309).

Народ русский Л.Н. Толстой без лишних слов призывает не участвовать в делах насилия как правительства, так и революционеров, «освободиться от повиновения всякому правительству» и «признать власть Бога и закон Его», кротко перенося насилие, но не участвуя в нём (Там же. С. 310-314).

Разумеется, такая постановка вопроса не устроила ни деятелей либеральных и революционных партий, ни народ, в том числе крестьянство, уже втянутое в пучину Правительство насилия. же ответило тиража обращения, отпечатанного конфискацией петербургском издательстве «Обновление». Ответом на начавшееся нелегальное распространение текста словаобращения стало презрительно-снисходительное «Открытое письмо» его автору некоего Л.Е. Оболенского в «Новостях и Биржевой газете» от 29 января 1906г., приравнявшего слово Толстого соотечественникам к малоинтересным фактам обыденной жизни дряхлого художественного гения<sup>389</sup>.

Публицистические призывы к мудрому «неделанию», к ненасилию, были в России 1906 года сродни заботливому инструктированию о безопасности от пожара людей в уже полыхающем здании. Это понял вскоре и сам Л.Н-ч, с горькой иронией назвавший свои выступления «комариным писком» (36, 712).

Запись Д.П. Маковицкого от 6 марта 1905г. свидетельствует о том, что Толстой в период подъёма

 $<sup>^{389}</sup>$  Маковицкий Д.П. Яснополянские записки // Лит. наследство. М., 1979. Т.90. Кн. 2. С. 38, 613-614.

революции стал непопулярен, а его научение добра и ненасилия – не актуально: если и читалось, то многими не понималось, а если понималось (и даже принималось!) - то не так, как хотел сам Толстой. Вот это наблюдение:

«Теперь уже к Л.Н. не приходит столько людей, как в 1880-90 годах, с одним и тем же вопросом: "Как жить, что делать?" Теперь спрашивают больше о том, как бороться с правительством, что делать, чтобы изменить существующий политический и общественный строй»<sup>390</sup>.

И лишь с приобретением страной горького и страшного революционного опыта, с разочарованием части крестьянства и мелкобуржуазной интеллигенции в насильственных методах борьбы, примерно с зимы 1907-1908гг., количество писем и посетителей, желанных в Ясной Поляне, вновь растёт<sup>391</sup>.

## 5.3. О революции и о жизни грядущей.

**Т**аким образом, осуждая «недействительное» революционное насилие, революционном протесте масс, не замешанном насилии, Л.Н. Толстой прозревал закономерность: хотя недостаточно сознательное, НО несомненное проявление уже начавшейся «революции сознания», призванной в новом веке мирным, ненасильственным религиозным путём покончить CO всеми формами классового и национального угнетения сначала в России, а потом и во всём мире. В основном этому вопросу он два, быть может, величайших посвятил публицистических слова к современникам «Конец века» и «О значении русской революции» (1904-1906), печально лидирующие по забытости и потому требующие особого исследовательского внимания.

В статье «Конец века» Толстой, в частности, отвечает на вопросы тех своих читателей, которых

<sup>391</sup> Тютюкин С.В. Л.Н. Толстой и первая российская революция // Исторические записки. М., 1986. Т. 113. С. 161.

<sup>&</sup>lt;sup>390</sup> Там же. Кн. 1. С. 202.

волнует судьба привычной для них цивилизации после революционных перемен. Новая цивилизация, уверяет автор, будет «орудием труда во имя общего блага»; её достижения (а не отбросы и суррогаты, как в злообществе) будут иерархическом доступны трудящимся; основаниями её построения станут «технический прогресс» ИЛИ конкуренция, a добре солидарность  $\mathbf{B}$ И прогресс нравственный. «дореволюционная» Современная же, цивилизация подлежит разрушению, поддерживать её, гордиться ею могут только абсолютные безумцы:

«Кругом земля со своими травами, лесами, чистыми водами, чистым воздухом, солнцем, птицами, зверями, а люди со страшными усилиями, загораживая от других солнце, воздвигают качающиеся от ветра 36-тиэтажные дома в месте, где нет ни травы, ни деревьев и где всё, и вода и воздух, загажены, вся пища подделана и испорчена и жизнь трудна, нездорова» (36, 266).

В числе немногих на заре XX века Толстой благословлял слом такой «цивилизации», провидя, что её поддержание и «прогресс» не сулят ничего доброго в будущем ни для кого на Земле.

Толстой Провидел И возможные формы жизнеустройства, постреволюционного традиционно-общинным: «мирское, при равенстве всех членов мира, управление, артельное устройство при промышленных предприятиях и общинное владение землёй» (Там же. С. 261). Малые самоуправляющиеся общины будут свободно соединяться по экономическим религиозным признакам, но фактором кооперации будет уже не насилие, а «разумное согласие» (Там же. С. 263-264).

«Как будут жить люди, не принадлежа ни к какому правительству? – размышляет Толстой. – Да совершенно так же, как они живут теперь, только не делая тех глупостей и гадостей, которые делают теперь ради этого ужасного суеверия» (Там же. С. 272).

Миссия революционного пролетариата и интеллигенции в России состоит в том, чтобы показать всему миру, как <u>не надо</u> его революционно преображать, и этим отвращающим примером направить «делателей революции», кормильцев своих – крестьян, на истинный путь (Там же. С. 273).

А сгодятся ли городские дармоеды ещё на чтонибудь? Конечно! Спустя годы, В ином совершенно иных условиях жизни русского общества, снова, как 80-е годы, призывает  $\mathbf{B}$ поселиться  $\mathbf{C}$ народом, осуществляющим революцию, TO есть В деревне, честно учиться у народа «терпению, равнодушию и презрению к власти и, главное, трудолюбию», помогая простым труженикам обустраивать новую жизнь без государства и правительства не только физическим трудом, но и «книжными знаниями» (Там же. С. 261).

Обращение европеизированной интеллигенции в русскую деревенскую легко достижимо при должных её христианской мудрости и способности к патриотической жертве: «Для того чтобы совершился этот великий переворот, - подчёркивал Л.Н. Толстой, нужно только, чтобы люди поняли, что государство, отечество есть фикция, а жизнь и истинная свобода есть реальность; и что поэтому не жизнью и свободой для искусственного жертвовать соединения, называемого государством, а ради истинной жизни и свободы - освободиться от суеверия государства вытекающего из него преступного повиновения людям. В этом изменении отношения людей к государству и власти - конец старого и начало нового века» (Там же. С. 275. Все выделения – наши. - Р.А).

\*\*\*\*

Статья «О значении русской революции» - самое интересное, идейно богатое и значимое слово Л.Н. Толстого к соотечественникам из тех, что ещё ждут вдумчивого прочтения и беспристрастного

исследования. Родилась она в 1906г., по прочтении и обдумывании Толстым работы Д.А. Хомякова «Самодержавие. Опыт систематического построения этого понятия» (1899).

К сожалению, вовремя опубликовать слово «О значении русской революции» автору не удалось ни на родине (тираж издания «Посредника» был в ноябре 1906г. конфискован), ни где-либо за границей.

И в новом своём сочинении, в критической его части, Толстой прочно удерживается на своих идейных бытия бедственность русского позициях: народа предопределена безумием удержания на русской земле государственности. Развращённые, властей И отвратившиеся от созидательного труда властолюбцы подвластных ДЛЯ удовлетворения корысти и похотей, прежде всего - военного славолюбия (Там же. С. 318-319).

Мучители и убийцы, доминирующие во властной элите самодержавно-полицейского государства Российского, сами ведут себя к революции, входя в конфликт с нравственностью лучших представителей народа (Там же. С. 320). Остальные же его представители, если получают возможность участвовать во власти (как на демократическом Западе), сами подпадают её развращающему влиянию (Там же. С. 322). А это лишь приближает катастрофу.

Россия, наряду с другими незападными странами, выгодно отличается от Европы и Америки своим, ещё сохранившимся среди простых верующих людей, мудрым отношением к власти и государству. Русский народ стоит поэтому перед важнейшим в его истории выбором: следовать ли ему за западными народами по гибельному пути чреватой насилием борьбы людей с людьми за переустройство социального бытия, или же выбрать свой путь (Там же. С. 320).

На Западе любое положительное последствие борьбы с властью и её ограничения уничтожаются тем, что народы продолжают при этом подчиняться власти и

участвовать в её делах, подвергаясь при этом подкупу, лести, сползая в тщеславие, самомнение, праздность. Трудящиеся зависимых от Запада стран-колоний также развращаются навязываемыми им сомнительными «благами» господствующей цивилизации. В этих условиях становится очевидным, что России не по пути с Западом; она никогда не будет на равных с Европой и Америкой и не победит в неизбежной конкурентной борьбе (Там же. С. 325-326, 333).

Поэтому русская революция необходима И неизбежна. Заключается она в «пассивном», то есть религиозном неповиновении какому бы то ни было правительству, неучастии в его делах. И для такой народы России пока революции имеют идеальные возможность учесть отрицательный Запада плюс собственная традиционно-земледельческая жизнь большинства народа, а самое главное - наличие успеха революции, внитреннего глубокой условия религиозности, немыслимой на Западе (Там же. С. 334-337). В традиционном русском обществе живо ещё большинству людей нравственное религиозным общим устанавливаемое пониманием людей и основанное на этом понимании воспитанием, обычаями, общественным мнением» (Там же. С. 345).

Итак, грядёт величайшая в человеческой истории революция – ненасильственное духовное высвобождение народов от повиновения земной, государственной власти (Там же. С. 355).

Уничтожится старая жизнь в порабощении людей ими же созданной, безжалостной к жизни и разуму, цивилизации «разумных» хищников. Какой же будет представляются жизнь? Для  $\Lambda$ .H. Толстого новая такое общество И цивилизация, идеалом такая которых он писал ещё в статье «Конец века»:

«Почему, вместо того чтобы представлять себе людей неудержимо отдающимися похоти и размножающимися, как кролики, и для поддержания своих размножающихся поколений устраивающими

себе в городах заводы с приготовлением химической пищи и живущими среди них без растений и животных, - почему не представить себе людей целомудренных, борющихся со своими похотями, живущих в любовном общении с соседями среди плодородных полей, садов, лесов, с прирученными сытыми друзьями-животными, против теперешнего той ИХ разницей, что они не признают землю ничьей отдельной себя принадлежащими НИ собственностью, самих какому-либо государству, не платят никому ни податей, ни налогов и не готовятся к войне и ни с кем не воюют, напротив, всё больше и больше мирно общаются народы с народами?» (Там же. С. 359-360)<sup>392</sup>.

Толстой настаивает, что рисуемая им картина не недостижимый идеал ангелоподобия разумного», а, напротив, норма жизни для истинно разумных людей. «Люди будут точно такие же, как теперь, - признаёт писатель, - со всеми свойственными им слабостями и страстями, будут и грешить, будут, может быть, и ссориться, и прелюбодействовать, и отнимать имущество, и даже убивать, но всё это будет исключением, а не правилом, как теперь. Жизнь их будет совсем другой уже по одному тому, что они не будут признавать добром и необходимым условием жизни организованное насилие, не будут воспитаны правительств, злодеяниями выдаваемыми добрые дела. <...> И всё это не только не трудно представить себе, но трудно представить себе, чтобы этого не было» (Там же. С. 360. Выделение наше. – Р.А.).

Таким образом, Л.Н. Толстой верил в то, что русский народ преодолеет свой греховный соблазн повиновения человеческой власти, увлечения обманчивой роскошью одуряющей и мертвящей всё живое и разумное

<sup>&</sup>lt;sup>392</sup> В этом живописном полотне бросается в глаза не только указание на полное вегетарианство (иначе дружеские отношения с животными навряд ли станут обоюдными!), но и слово «соседи». Понятно, что речь здесь идёт не о соседях по казарме, бараку, землянке или городскому доходному дому, а о *соседских общинах* (см. главу о земельной собственности).

западной цивилизации и утвердится в повиновении только Богу и природным законам земледельческой подчёркивает публицист, Вель ДЛЯ этого, жизни. русским не нужно никакого «движения вспять», «нужно только остановиться на том ложном пути, на который они только что вступили и привести в сознание отрицательное отношение K власти И любовное земледелию, которое было отношение к ИМ свойственно» (Там же. С. 362).

До истечения срока своего земного бытия великий благородную общехристианскую писатель верил В общую миссию русского народа, C другими народами. В своём обращении славянскими Славянскому съезду в Софии (1910) Толстой выразил всеобщего ОТР «та основа религиозного одна может, всё более и более единения, которая соединяя людей, вести их к свойственному им благу будет принята прежде всех других народов мира народами христианского именно славянского племени» (38, 177).

Мы знаем, что реальные события тех лет в стране мало оправдывали лучшие чаяния Толстого. Он ещё встрепенулся, было, надеждой, узнав весной 1905 года о правительству ненасильственном неповиновении Гурии, начавших формирование крестьян самоуправления<sup>393</sup>. Пропаганде местного гурийцев Толстой посвятил статьи «Как освободиться народу?» и «Истинная свобода», названия которых, как и факт невозможности опубликования их в России до 1917г., говорят сами за себя. Но, едва просушив чернила на рукописи первой из этих статей, автор их стал получать печальные вести от своего корреспондента грузинского И.П. Накашидзе: крестьяне, поначалу справедливо онсим И бойкотировавшие присутственные места хлебного поселившиеся для труда на помещичьих землях, были успешно распропагандированы

\_

 $<sup>^{393}</sup>$  Маковицкий Д.П. Указ. соч. Кн.1. С. 323. (Запись от 26 июня 1905г.).

социалистами; спровоцированное таким образом волнение тут же было подавлено казаками<sup>394</sup>.

И всё же писатель и публицист прошёл испытание переменив революцией, не главного В своей социальной мировоззрении И программе освобождения. В условиях революционного революции, в декабре 1907г., Толстой подчёркивал в к Генрику Сенкевичу, что народу русскому возмущаться не И негодовать, вести борьбу ненасильственную не  $\mathbf{C}$ царями И ИХ помощниками, ужасным, a  $^{\circ}C$ тем отсталым учреждением насильственного государственного устройства, которое и есть главный источник страданий человечества» (77, 272).

Борьба же была и есть вся в том, чтобы жить, не нуждаясь в правительственном насилии и не участвуя в нём (Там же. С. 272-273).

#### 5.4. Последние замечания и выводы.

**М**ы видим, что толстовские публицистические сочинения о революции, как бы мы ни относились к ним теперь, содержат серьёзное предостережение человечеству.

Напоминая об уроках европейских буржуазных революций, Толстой подчёркивает: «Я радуюсь революцию, но огорчаюсь на тех, которые, воображая, что делают её, губят её» (76, 194. Письмо В.В. Стасову от 20 сентября 1906г.). К губителям подлинно народной революции писатель относит не только представителей господствующего капиталистов И крупных СЛОЯ землевладельцев B0главе  $\mathbf{C}$ правительством, мастей, радикалов экстремистов всех И предпочитавших террор истинно И насилие средствам. революционным Λюди, обладающие «архиреволюционной» логикой, сторонники a также репрессивных мер, жестокостей казней, И

\_

<sup>&</sup>lt;sup>394</sup> Там же. Кн.2. С. 69. (Запись от 7 марта 1906г.).

проводившихся правительственным лагерем, должны бы были радоваться достигнутым в 1907-1908 годах «результатам». «Дошло до того, - свидетельствует Л.Н. Толстой, - что если бы теперь в России дать всем людям возможность убивать всех тех, кого они считают для себя вредными, то почти все русские люди поубивали бы друг друга: революционеры всех правителей капиталистов, правители И капиталисты революционеров, крестьяне всех землевладельцев, землевладельцы – всех крестьян и т. д.» (37, 41).

Революция подлинная есть серьёзное И ответственное дело, созидающее и утверждающее жизнь а не стихия разрушения. добрую и разумную, П.И. Толстой воспоминаниям Бирюкова, полагал неизбежные революционные разрушения следствием созидательной творческой работы подлинных революционеров - работы над сознанием христианским нравственным над каждого. Ведь и в прорастающем зерне тянущийся к свету и жизни росток неизбежно прорывает ставшую ненужной оболочку. «Если же мы сами разорвём шелуху зерна, - прибавлял Л.Н-ч, - то мы совершим насилие, погубим растение и нарушим гармонию мира»<sup>395</sup>.

Прежде всего, пытался внушить современникам великий писатель, революция должна защищать интересы и чаяния не возомнившего себя творцом истории меньшинства, а трудового настоящий народ, «Если только народ, ненужною и безвредною всю эту несерьёзную, шумную, развращённо-самолюбивую ораву, - предсказывал Л.Н-ч 1905 году, мы непременно придём к военной через великие злодейства придем диктатуре, И развращение, которые уже начались. Для того чтобы заменить отживший порядок другим, надо выставить идеал высший, общий и доступный всему народу. А у интеллигенции и настрёканного ею пролетариата нет

2

<sup>&</sup>lt;sup>395</sup> Бирюков П.И. Указ. соч., Т. 2. С. 245.

ничего похожего, - есть только слова, и то не свои, а чужие» (76, 193. Из письма В.В. Стасову).

О врагах истинной революции, которые ещё при жизни писателя насаждали и благословляли на русской почве западную буржуазность и капитализм, равно как и о тех архизаботниках о пролетариате, кому уже в 1917 году доведётся ухватиться за власть, Толстой, безошибочно разбиравшийся в подобных людях, отзывается так:

«Поистине удивительно скудоумие русских интеллигентов-паразитов, не имеющих ни одной своей мысли, ни одного своего вывода из своего наблюдения и умеющих только рабски повторять то, что говорят европейские интеллигенты-паразиты. Удивительно это скудоумие, но ещё удивительнее сухость сердца и лицемерие этих людей» (36, 471-472. Вар. к ст. "Великий грех").

«O народ TOM же, как устроится, когда освободится OTнасилия, подумает OHсам, освобождение это совершится, и без помощи учёных найдёт устройство, профессоров TO которое свойственно и нужно» - так писал Толстой в 1909г. одному из революционеров (38, 267).

В своей последней, неоконченной, к сожалению, (1910) $\Lambda$ .H. Толстой статье «O социализме» противопоставляет соблазнительным лжеучениям Маркса, Энгельса и Бернштейна закон жизни доброй и разумной, данный людям от Бога через истинных учителей человечества - браминов, Будду, Лао-Цзы, Эпиктета, Марка Аврелия, Христа, Руссо, Сократа, Канта, Эмерсона и других (Там же. С. 427).

религиозно-нравственный Этот закон мудр И одним, что он ни уже тем чему ИСПОЛНИМ K принуждает, ничего не предписывает, а требует лишь воздержания от некоторых поступков. Осуществление его в жизни было бы общим благом, но ему препятствует суеверие мнимой действенности изменений внешнего устройства жизни других людей, которому одинаково

консерваторы, подпадают И И социалисты, И же. С. 427-428). анархисты (Там коммунисты, и причина этого общего соблазна - безверие, которому формальная вовсе мешает принадлежность не большинства к господствующей церкви.

Уходя из известной плотскому человеку жизни в бессмертие, Толстой-публицист оставил нам свой завет:

«Вам, молодым людям, людям 20 столетия, людям будущего, если вы точно хотите исполнить своё высшее человеческое назначение, надо прежде всего освободиться, во 1-х от суеверия о том, что вы знаете, в какую форму должно сложиться человеческое общество будущего, во 2-х от суеверия патриотизма, чешского или славянского, в 3-х от суеверия науки, то есть слепого доверия всему тому, что вам передают под фирмою научной истины, в том числе и разные экономические и социалистические теории, 4-х от главного суеверия, источника всех зол нашего времени, о том, что религия отжила своё время, а есть дело прошлого.

Освободившись же от этих суеверий, вам надо прежде всего постараться изучить всё то, что в области определения истинных основ жизни сделано всеми величайшими мыслителями мира, и, усвоив разумное, религиозное мировоззрение, исполнять его требования не для того, чтобы достигнуть вами или кем бы то ни было определённой цели, а для того, чтобы исполнить свое назначение человека, несомненно ведущее к неведомой нам, но несомненно благой цели» (Там же. С. 432).

Прошедший век и в России, и в мире, несмотря на невиданный ранее прогресс цивилизации, в целом был ПО причине интенсивнейшего проигран ЗЛОМУ противления ему насилием, В условиях торжества теорий, патриотического одурения и вышеназванных упадка веры. Так что завет яснополянского пророка не обветшал и не утратил своего значения в наступившем веке. Теперь только он адресован нам.

Памятуя этот завет Л.Н. Толстого и его учение о освобождении, революционном честным просвещённым верой людям 21 столетия, ΜRДЭΙΛ гуманитарного общественного И знания, дальнейший огромной важности задачей признать объективный анализ толстовского публицистического наследия.

Главное же – необходимо сделать максимально доступной и пока малоизвестную страницу истории действительно *передовой* общественной мысли России.

Лишь тогда можно быть уверенным, что массы трудящихся и эксплуатируемых в 21 веке найдут в себе мудрость и мужество для того чтобы подняться объединиться для нанесения решающего удара обманщиков, эксплуататоров мучителей, И вооружившись при ЭТОМ всеми завоеваниями буржуазной науки, капитализма И СПЛОТИВШИСЬ общехристианское братство тружеников И которые мощью разума и жизнетворящей веры задушат, всякое социальное без насилия vничтожат приобретут себе Царствие Божие на земле - там, где ему и должно быть.

========

#### Заключение.

Импульсами к публицистическим выступлениям Л.Н. Толстого, как мы видим, служили возмущавшие и ужасавшие его события в России и в мире и главные проблемы эпохи. Его предложения по их разрешению фундаментальный себе идеализм сочетают В воззрениях на человека и историю с религиозностью их идеологического «облачения». Недаром в теоретическом разрешении важнейшего в России земельного вопроса писатель «взял на вооружение» теорию Генри Джорджа о налоге», базировавшуюся у американского экономиста, как мы и показали, именно на этиконаучно-экономическом религиозном, не на a фундаменте. В системе научных экономических знаний для Джорджа было актуально то, что подтверждало справедливость эмоционального его буржуазного эксплуатации пауперизма, нищеты И «безбожной» неимущих тружеников, жестокости господствующих классов. Примерно такую же этикорелигиозную «ревизию» научных знаний об обществе и человеке, научных, философских и богословских текстов производил наш великий русский мыслитель И публицист.

Обращение Л.Н. Толстого в 1881-1908гг. к «царю и общественнопомощникам», многие его обнажают политические статьи, элементы консервативной утопии в его мировоззрении. помимо богословских составляющих доктрины, также и призывы: к покаянию и нравственной чистоте жизни, адресованные богатым и властвующим согражданам; к отказу от «пользования капитализмом», адресованные трудящимся. Это и «модное» у российских писателей XIX противопоставление Запада Востоку восточному образу жизни, черты которого Толстой с радостью узнавал в жизни традиционного общинного крестьянского сообщества. Это и болезненное неприятие

любого модернизаторского радикализма (вспомним здесь хотя бы три письма Столыпину).

Толстовскую критику жизни в стране и в мире, его предложения по улучшению жизнеустройства нельзя отделять от его же призывов к современникам отречься от социального насилия. Учение о «непротивлении злу насилием» можно уподобить строительному раствору, единое целое разные скрепляющему В политической программы мировоззрения и великого мыслителя. Для исследователя, который понял и принял его, просто не существует тех «кричащих противоречий», которые традиционно «отыскивались» и «отыскиваются» по сей день в социальном научении Л.Н. Толстого.

высказывания Противоречивые же публицистике и беседах разных лет свидетельствуют кои ТОЛЬКО против тех, стремятся приравнять мудрости разумения жизни писателя научавшего закоснелым фанатикам безумцам: ИЛИ перед предстаёт не труп, столь вожделенный для неприятелей толстоедов слова, мастей, ТОЛСТОВСКОГО всех живая, эволюционирующая мысль гения, имеющая, как и он сам, свою биографию, не чуждую противоречий и ошибок, как самая живая жизнь.

И мысль эта у Л.Н. Толстого-публициста и философа развивается свободно, не будучи скована рамками художественного повествования. Писатель никогда не переоценивал возможностей художественного текста в деле учительного общения с современниками, а в свои мудрые годы с чрезвычайной, даже, быть чрезмерной критичностью оценивал с этих позиций свои ранее написанные произведения. Поэтому нет ничего удивительного в том, что он уделял месяцы, а иногда, с перерывами, и годы напряжённого труда философской общественно-политической И публицистике. Это был его способ оперативного отклика на события как в политической, так и в духовной жизни его современников. Больна ли плоть общественного организма, растлен ли дух, пьянство ли, социализм ли -

всё становилось предметом внимания Толстого как публициста. Выступления в печати явились способом общения с желающими слушать и понимать его почти пророческое слово, содействовать ему в тяжёлой борьбе с массовидным безверием, с кризисом в религиозном общества, лишь вставшего на опасный, сознании исполненный противоречий поистине вопиющих преодоления многих жертв, ПУТЬ индустриального» этапа в своём развитии. Как мы увидели, Толстой откликался в печати и на прямо приходившие к нему по почте просьбы, вопросы или обвинения; так в его творчестве получил развитие жанр открытого письма-ответа на тот или иной злободневный и волнующий многих вопрос.

В главе 1 данной работы мы показали, что теория Л.Н. Толстого о «непротивлении злу насилием» есть не его умозрительная и нежизненная выдумка, а - приложение к современной Толстому жизни как личной, общественной евангельского правила доброй и разумной жизни, одной из заповедей Христа. Как справедливо современный автор, заповеди на преодоление в «направлены людях именно стадно-государственных животных программ, которые чреваты массовыми безумиями»<sup>396</sup>, то есть исполнение их способствует утверждению в человеке разумного и человеческого. С позиций же современной общенаучной неупотребление парадигмы системности насилия сопротивлении тому, что субъективно атрибутируется природосообразное невмешательство есть саморазвития процесс насилием СЛОЖНЫХ (человека, самоорганизующихся систем коллектива, общества). Идея Толстого имеет, таким образом, религиозное, и научное обоснование.

В главе 2 настоящей работы, посвящённой анализу антивоенной публицистики Толстого, подчёркнуто, что статьи и открытые письма-обращения писателя и

 $<sup>^{396}</sup>$  Дорофеев О.А. Ковчег завета / О.А. Дорофеев // Толстой Л.Н. Закон насилия и закон любви. — М., 2004. — С. 58.

направлены публициста были не СТОЛЬКО против вооружений, милитаризма И гонки СКОЛЬКО против «воспитания», то есть патриотического одурения развращения взрослыми малолетних, которое Толстой и признавал корнем существующего зла.

3 мы постарались доказать, что главе течение рассматриваемого  $\mathbf{B}$ периода публицистической деятельности интересовали проблемы нравственного, ТОЛЬКО a не материального неблагополучия. Причём всё ГОД OTгода более пристальное внимание он уделял не своему сословию и не правительству, но верующим людям русского народа, будучи убеждён в особом его призвании в мире: религиозном революционном освобождении трудящихся человеческой повиновения власти дармоедов эксплуататоров. Его же обращения к правительству распространением были вызваны общественном В злых, деструктивных тенденций: сознании ряда атеистического вакуума, инстинктов стяжательства и фантазий индивидуализма, O «священной собственности», агрессии, разврата и оправданий того и другого, социалистических и прочих инородных идей, и т.п. Это всё казалось тем ужаснее для писателя, что он мог фиксировать и иные, позитивные, тенденции в российском обществе. Народ прозрел, почувствовал человеческое достоинство, потянулся к возможности гражданской активности, к просвещению, к истинной вере. Нужно верить в народ, уважать его, как бы это ни было непривычно, а не бить прутами ПО заднице, обязательную службу, загонять тюрьму,  $\mathbf{B}$ дурить обкрадывать, обманывать, детский патриотизмом, богословием... Дарование гражданских свобод стало бы, и не только для Толстого, свидетельством модернизаторского потенциала российской монархии, её жизнеспособности в XX веке<sup>397</sup>. Но убедиться российским консерваторам

 $<sup>^{397}</sup>$  Уже через 150, а не 50 лет после дарования «свободы» российским крепостным, приходится говорить о таком же отсутствии всякого потенциала в теперешнем государстве российском.

пришлось в обратном... Утопичность консервативнолиберальной программы Толстого в том, что она заведомо рассчитана на ту возможность, что правители буржуазной России не вовсе лишены совести и христианской религиозности, способны к честности и покаянию, к диалогу равенства с народом<sup>398</sup>.

(собственность Наконец, главы 4 публицистике Толстого) и 5 (Толстой о значении русской революции) позволяют сделать общий вывод о том, что, расставание Толстого с религиозно-монархическими иллюзиями усилило в его сознании к началу 1900-х гг. религиозно-демократического характера. 1905-1907гг. протесте революционном писателю И публицисту виделось начавшееся прозрение трудящихся в России к тому, чтобы ненасильственным, религиозным путём освободиться от насилия, угнетения неравенства, а следом освободить Ближайшим же и важнейшим шагом, необходимым на пути к такой свободе, он полагал решение вопроса о собственности крестьянина на землю в пользу мелкой неэксплуататорской собственности. Религиозный отказ свободных общинников (не только землепашцев, самых разнообразных полезных кормления и обслуживания каких-либо правительств и вообще городских «элит» должен форсировать и у этих отсталых от народа существ некоторое прояснение сознания и неизбежное за ним принятие народного образа жизни. Так издохнет государственность: сначала как идол массового сознания, а затем и как форма Христианский религиозный бытия. социального фундамент в таком, всемирного значения, предприятии, очевидно-необходим: иначе рядовому делателю революции не будет духовной опоры, ведь предъявить самые суровые требования и ограничения он должен не «классовым врагам», а себе.

Печальная судьба преданных забвению Толстого-публициста – это свидетельство непонимания его читателями, неприятия его идей. Есть в этом доля вины самого Толстого: например, один из ключевых «непротивление» терминов теории был его Сознание неподготовленного, т.e. неудачен. формулировки широкого, осмысливало читателя «непротивление», «закон непротивления» и т.п. таким образом. лексико-семантическую ОТР  $\mathbf{B}$ группу, относящуюся к этим и окказионально-синонимичным им лексическим единицам, попадали: «примирение» (со «трусость»,  $3\Lambda OM),$ «ПОКОРНОСТЬ», «Эскапизм», борьбы» (co «капитуляция», «отказ OT $3\Lambda OM)$ , «погубление» (жертвы «пассивность», пассивным в ситуацию). Толстой, между тем, невмешательством имел в виду другое: неупотребление в борьбе со злом неадекватного целям борьбы средства - насилия, то есть Иначе говоря, в указанной лексикоответного зла. парадоксальным образом семантической группе фигурируют: «непримиримость» (по отношению к злому), «активность», «борьба» (со злом), «смелость» (необходимая «наступательность», борьбе), «СТОЙКОСТЬ», этой «одоление» (зла добром), «спасение» (от зла как жертвы, так и грешника-злодея)<sup>399</sup>. И всё же надо признать, что термин «непротивление» очень неудачен, так как уже современниками Толстого был ложно воспринят как индифферентизма «ТОЛСТОВСКОЕ» обозначение отношении деструктивных явлений социального бытия.

Вина же читателей и критиков Толстого по сей день – в удержании атавизмов веры в насилие и неприязни к обличающей истине.

В целом анализ отобранного для данной работы публицистического наследия Л.Н. Толстого, его идейного и художественного своеобразия, позволяет сделать вывод о несоответствии действительности ветхой идеи

 $<sup>^{399}</sup>$  Надо ли говорить, что здесь налицо то самое «мазохистское фантазирование», которое помянутый нами во Введении Д. Ранкур-Лаферьер назвал в качестве характеристики истинно христианского сознания Л.Н. Толстого.

противоречивости» текстов Толстого-И публициста мыслителя, его И противопоставления художественному гению Толстого. Всё это обветшало, рухнуло и не может быть восстановлено. Мысль гения досталась развивалась, И нам BO вполне совершенном, зрелом, а потому и не осмысленном сполна, виде. Итоги XX века, в котором не внявшее голосу из Ясной Поляны человечество привело себя на грань возможности саморазрушения, поставили перед некогда Толстого-публициста прихватизировавшей замкнувшей его OT людей научно-культурной «верхушкой» неудобоваримую ДЛЯ неё задачу: громоздить, по привычке, критики идей Толстого и критики на критики этих идей, а взять, что есть, и начать учиться самим и учить живым толстовским публицистическое СЛОВОМ других, сделав последних, ценнейших 28 лет жизни Толстого, жизни учителя, мудреца и пророка, максимально доступными для всех способных к чтению и слушанию людей. Надо освобождать и воспитывать мысль и художественный вкус современников, помогая им, по завету писателя, своими «книжными знаниями». Не говоря уже о том, что собственников критики Толстым правительств И сохранили буржуазного мира свою предельную актуальность 400 и достойны многих размышлений художественное воплощение дискуссий, толстовской мысли доставляет и будет доставлять эстетическое пробуждая наслаждение, В разумном читателей наступившего тысячелетия мудрые мысли и лучшие чувства.

-----

<sup>40</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>400</sup> Поменялись только те «элитарные» персоны, которых толстовская критика касается самым непосредственным образом: другие имена у чиновников и богачей «в столице и на местах», но осталась всё та же сволочная, подлая, **лживая**, эксплуататорская и скрыто-агрессивная сущность всей их деятельности! (Прим. 2011г.).

#### ПРИБАВЛЕНИЕ К ЗАКЛЮЧЕНИЮ

<Письмо В.А. Мороза директору Ясной Поляны В.И. Толстому>

(с незначительными сокращениями)

# милейший владимир ильич!

**В** ЭТОМ моём письме к Вам нет ничего такого, чего бы Вы сами не знали. Поэтому прошу Вас отнестись к нему, как к напоминанию о некоторых важных вещах. <...>

<u>Первое.</u> Надо помнить, что, НЕ РАЗДЕЛЯЯ МИРОВОЗЗРЕНИЯ Толстого, ничего нельзя сделать полезного для дела, которое было ДЕЛОМ ЖИЗНИ Толстого.

Имея это точкой отсчёта своей деятельности, надо помнить, что, не разделяя мировоззрения Толстого, нельзя сделать ничего полезного и для людей. Таково уж назначение религиозно-нравственного Учителя.

<u>Второе</u>. Как мало прочесть Евангелие – надо жить им /по нему/, так же мало прочесть Толстого – надо жить им /по нему/.

Миропонимание Толстого, выраженное им в своих писаниях, есть «ВОЗВЕЩЕНИЕ О БЛАГЕ» (так переводит слово Евангелие Толстой) ВСЕМУ ЧЕЛОВЕЧЕСТВУ, или, что то же, - указание пути истинной жизни человечества, по которому, хочет того человечество или нет, оно вынуждено будет идти.

<u>Третье</u>. Сказанное подводит меня к теме «Ясная Поляна». Ясная Поляна оправдает своё существование, если она будет ДУХОВНЫМ ЦЕНТРОМ России (а значит и мира).

Понять это можно, если понимать, что Толстой выдвинул РЕЛИГИОЗНОЕ СОЗНАНИЕ в силу, выстраивающую истинную жизнь человечества.

Отдельно от Толстого как УЧИТЕЛЯ ЖИЗНИ, Ясная Поляна, как скорлупа без своего содержимого – зерна, не выполнит своего назначения. (Паломничество – будет. Поклонение - будет. Но чему? Вещам? Поклонение вещам, то же что "мощам" - вид язычества. Незаметно может получиться и "парк горького": с аттракционами, с ездой на лошадях, а, в итоге, может быть, и с "чёртовым колесом". Но разве ЭТО наследие Толстого?). Толстой, когда его спросили: любит ли он море? - без всякого море воодушевления ответил, ОТР «вещественный предмет» /всего лишь/. Что же Ясная Поляна БЕЗ ДУХА, которым жил Толстой, как не вещественный предмет?

<u>Четвёртое</u>. Толстой на многие века вперёд стал учителем человечества (и – будет им оставаться, пока не исполнит свою миссию). А раз так, то он ДОЛЖЕН БЫТЬ И ВАШИМ УЧИТЕЛЕМ (не можете же вы выпасть из человеческой семьи).

<u>Пятое</u>. На данном этапе, когда Вы столько сделали для спасения Ясной Поляны, <...> Вы можете /должны!/ своё ДУХОВНОЕ Я (так это называл Толстой), начать скреплять ДУХОВНЫМ Я самого Толстого. С вытекающим из этого последствием:

ПРИДАНИЯ ЯСНОЙ ПОЛЯНЕ образа ДУХОВНОГО ЦЕНТРА (ЦЕНТРА МЫСЛИ). Мыслительная жизнь Толстого всегда будет мыслительным центром мира.

Надо прозреть на то, что дело Вашей жизни гораздо больше тех дел, которыми Вы занимаетесь, и не афишируя, исподволь, начать заниматься тем, что больше этих дел.

ДЕЛО РАСКРЫТИЯ людям общечеловеческого (касающегося всех без исключения народов мира) мировоззрения Толстого не терпит ни минуты продления (гибель многих людей, как физическая, так и духовная, имеет прямую связь с тем, что люди оторваны от спасительной силы толстовской мысли).

Надо выдвинуть то, чем жил Толстой – а жил он ДУХОМ БОГА В СЕБЕ, и, как он говорил: «в вечности» - впереди его телесного существования в телесном мире, а

значит и в мире Ясной Поляны. <...> ДУХ ДОЛЖЕН БЫТЬ ВПЕРЕДИ.

<u>Шестое</u>. Если /говорю условно/ Ваша программа по Ясной Поляне имеет сто пунктов, то уже теперь надо вставить в неё пункт под № 101: постоянно действующая "изба-читальня". <...>

Люди, входя в соприкосновение с МЫСЛЬЮ мудреца (и через него, со всей мудростью человечества), примутся за работу, которую я называю СПАСЕНИЕМ СОЗНАНИЯ.

Духовная пища – МЫСЛЬ, придёт к людям из сказанного Толстым. Ведь мало кто знает, по вине вопиюще-невежественного образования, что "Толстойписатель" – ещё и РЕЛИГИОЗНЫЙ МЫСЛИТЕЛЬ всеохватного масштаба.

Погружаясь в писателя Толстого, люди будут делаться и "поклонниками", и "паломниками", но уже – НАСЛЕДИЯ ДУХОВНОГО, - людьми нравственно очунающимися, просветляющимися, встающими на ПУТЬ ЖИЗНИ, - что ни с чем, ни с какими делами человеческими сравниться не может.

Тогда люди поймут и слова Толстого, сказанные им про себя – что до своего «второго рождения» (рубеж 70-х – 80-х гг.), - РОЖДЕНИЯ В ЖИЗНЬ ДУХА И МЫСЛИ, всё написанное им – «только этюды».

И сами, с помощью Льва-Учителя, будут обретать своё ВТОРОЕ РОЖДЕНИЕ.

Сейчас ДОЛДОНИТЬ Ο Толстом как 0 создателе художественных произведений - трюизм. Для меня, и думаю, что для многих, ясно, что выше того, что создано Толстым, в литературе нет ничего со времени её И всё же – «художников существования. слова» великое человечества множество, СЛОВА БОЖЬЕГО выразителей /ИСТИНЫ/, же единицы.

Открытие каждым для себя Толстого, как своего духовного учителя, направляющего человека к НАЧАЛУ МЫСЛИ – ДУХУ БОГА в человеке, открывающего ему не

мнимую, а истинную духовную жизнь: ЖИЗНЬ МЫСЛЬЮ, - состоится благодаря действительным, а не мнимым «Толстовским чтениям».

Седьмое. Если так будет, Ясная Поляна заживёт ДУХОМ, которым жил Толстой. А не природным и вещественным яснополянским телом, хотя и прекрасным.

Если так не будет, Ясная Поляна останется одной из вещей, которых в вещественном мире несчётное множество. <...> Не продолжая ДЕЛО ТОЛСТОГО, не неся людям истину – не понятно, зачем так печься о Ясной Поляне. Сберечь тленное – невозможно (Толстой в таких случаях говорил: «Всё равно умрёт»).

Ясная Поляна должна быть БОЖЬИМ МЕСТОМ НА ЗЕМЛЕ, в каждом дне Ясной Поляны должна быть слышна проповедь Льва-Учителя, вот её назначение.

Не одна Россия, а мир в цЗелом, нуждаются в этом. Неведение, ЧТО явил России и Миру толстой, особенно этого требует.

И сделать ЕДИНОМЫСЛИИ при ЭТО легко величайшим Учителем, и - вовсе невозможно, если такого единомыслия нет. Всё будет не только впустую, более того - будет даже во вред. Ясная Поляна, не сделавшись духовным центром, станет тормозить мировоззрения Толстого. вживление В жизнь Уводить от него в сторону. (А без уяснения, осознания Учения о жизни, явившегося в XX век с Толстым, - XXIму веку – погибель).

Не дай Бог Вам и Ясной Поляне стать причастными (хоть и невольно) к такому делу.

<u>Восьмое.</u> **В.Г. Чертков** (в 1915г.) готовя к изданию полный Свод мыслей Толстого, писал:

«Всякий просвещённый человек не может обойти Толстого, если он желает быть на высоте современного развития человечества. Незнакомство с идеями Толстого уже в настоящее время служит признаком НЕДОПУСТИМОГО НЕВЕЖЕСТВА».

Почти столетие спустя <...> я бы добавил к его словам:

Самое большое дело, какое один человек может сделать для других, в условиях полного одурения, в которое ввергло себя человечество, это – сделать мировоззрение Толстого достоянием как можно большего числа людей.

Большей задачи, чем эта, у человеческой жизни – HET.

Девятое. <...> ...Придётся признать, что виноваты в отрыве сознания людей от сознания Толстого те не люди, которые себя религиозные сами называют «философами», «учёными», «писателями», «художниками», «музыкантами» И, конечно, те, как самые "церковные" ("церковнорелигиозные ΛЮДИ мыслящий" - то же, что не мыслящий вовсе).

<u>В заключение</u>. Не бойтесь осуждения ни с чьей стороны. (Толстой учит не дорожить "славой людской"…)

РАСПЯТЬ могут как за Истину, так и за мирские дела (в них и зависть, и соперничество, и злоба).

Так уж лучше терпеть за ИСТИНУ.

С уважением... Ясная Поляна, Сентябрь 1998г.

\_\_\_\_\_\_

#### Источники и литература.

#### I. Источники.

- 1. Толстой Л.Н. Полное собрание сочинений (Юбилейное): В 90т. М., 1928-1958, 1992 (репр. изд.).
- 2. Его же. Собрание сочинений: В 22т. М., 1984. Т.16, 17, 19-22.
- 3. Его же. Собрание сочинений: В 20т. М., 1960-65. Т.17-20.
- 4. Его же. Собрание сочинений: В 12т. М., 1958. Т. 7.
- 5. Его же. Не могу молчать. М., 1985.
- 6. Его же. Избранные философские произведения. М, 1992.
- 7. Его же. Педагогические сочинения. М., 1953.
- 8. Его же. Путь жизни. М., 1993.
- 9. Его же. Записные книжки. М., 2000.
- 10. Его же. Четвероевангелие: Соединение и перевод четырёх Евангелий. М., 2001.
- 11. Его же. Об истине, жизни и поведении. М., 2002.
- 12. Его же. Закон насилия и закон любви. М., 2004.
- 13. Толстовский листок: Толстой и о Толстом. Вып. 3-14. M., 1993-2001.

\*\*\*\*

- 14. Бирюков П.И. Биография Л.Н. Толстого: В 2т. М., 2000.
- 15. Гусев Н.Н. Два года с Л.Н. Толстым. 1907-1909. М., 1973.
- 16. Джордж, Генри. Земельный вопрос, его сущность и его единственное решение. Изд. «Посредника», № 684. М., 1907.
- 17. Его же. Земля для народа. Изд. «Посредника», № 601. М., 1917.
- 18. Его же. «Не укради». Изд. «Посредника», М., Б.г.
- 19. Маковицкий Д.П. Яснополянские записки. 1904-1910 // Литературное наследство. М., 1979. Т. 90. Кн. 1-4.

- 20. Новиков М.П. Из пережитого. М., 2004.
- 21. Толстая А.Л. Отец. Жизнь Льва Толстого. М., 1989.
- 22. Чертков В.Г. О революции. Насильственная революция или христианское освобождение? // «Свободное слово». № 89. 1904. С. 46, 48-49.

#### II. Литература.

- 1. Арденс Н.Н. (Апостолов Н.). Творческий путь Л.Н. Толстого. М., 1962. С. 372-398.
- 2. Арефьев М.А., Давыденкова А.Г. Социальная философия Л.Н. Толстого (об аграрном вопросе в России) // Философская мысль в России традиции и современность. СПб., 1997. С. 136-139.
- 3. Асмус В.Ф. Мировоззрение Толстого // Литературное наследство. М., 1961. Т. 69. Kн.1. C. 35-102.
- 3. Его же. Толстой в дневнике Маковицкого. Эпоха. Мировоззрение. Быт // Литературное наследство. М., 1979. Т. 90. Кн. 1. С. 11-31.
- 4. Бондарев Д.А. Толстой и современность. Л.,1928.
- 5. Вестник Японского толстовского общества «Зелёная палочка». Токио, 2004. № 1.
- 6. Галаган Г.Я. Л.Н. Толстой. Художественно-этические искания. Л., 1981.
- 7. Её же. Проблема общественного мнения в наследии Л.Толстого // Современность классики: Сб. научн. трудов. Л., 1989. С. 76-87.
- 8. Её же. Лев Толстой. Закон насилия и закон любви // Sub specie tolerantiae. Памяти В.А. Туниманова. СПб., 2008. С. 428-438.
- 9. Галактионов А.А., Никандров П.Ф. Русская философия IX XIX вв. 2-е изд. Л., 1989. С. 558-574.
- 10. Гельфонд (Клюзова) М.Л. Критика учения Л.Н. Толстого о непротивлении злу насилием в отечественной религиозно-философской мысли конца 19-начала 20 вв. : три основных аргумента // Вопросы философии. 2009. № 10. С. 121-133.

- 11. Гусейнов А.А. Учение Л.Н. Толстого о непротивлении злу насилием // Свободн. мысль. 1994. №6. С. 80-82.
- 12. Его же. Понятие насилия // Толстой и современный мир. Сб. науч. ст. В2ч. Ч. 1: Идеи Л.Н. Толстого в контексте современной эпохи. Тула, 1998. С. 32-53.
- 13. Давыдов Ю.Н. Макс Вебер и Лев Толстой // Вопросы литературы. 1994. № 1. С. 77-105.
- 14. Идеи социализма в русской классической литературе: Сб. ст. Л., 1969. С. 310 333.
- 15. Ионайтис О.Б. Л.Н. Толстой. «Закон насилия и закон любви»: человек и мир // Яснополянский сборник-2006. Тула, 2006. С. 147-153.
- 16. Келдыш В.А. Лев Толстой в эпоху первой русской революции // Революция 1905-1907 гг. и литература. М., 1978. С. 67-98.
- 17. Козлов Н.С. Лев Толстой как мыслитель и гуманист. М., 1985.
- 18. Короленко В.Г. Собр. соч.: В 10т. М., 1955. Т. 8. С. 95-124.
- 19. Кудрявая Н.В. Лев Николаевич Толстой педагог: от народного учителя Яснополянской школы до учителя жизни // Яснополянский сборник-2006. Тула, 2006. С. 154-162.
- 20. Лебедева В.А. Земельный вопрос в публицистике Л.Н. Толстого 80-х – 1900-х гг. // Яснополянский сборник. Год 1955. С. 126-136.
- 21. Лев Толстой и мировая литература. Материалы Международной научной конференции, проходившей в Ясной Поляне 28-30 августа 2003г. Тула, 2005.
- 22. Ленин В.И. Полное собр. соч. Изд. 5 -е. Т. 17, 20.
- 23. Ломунов К.Н. Духовные искания Л.Н. Толстого (Из истории их изучения и оценки). // Толстой и о Толстом. Материалы и исследования. Вып. 2. М., 2002. С. 132-155.
- 24. Его же. Концепция Бога в религиозно-философском учении Л.Н. Толстого // Толстой и о Толстом.

- Материалы и исследования. Вып. 2. М., 2002. С. 176-193.
- 25. Луначарский А.В. О творчестве Толстого // Л.Н. Толстой в русской критике. М., 1952. С. 501-524.
- 26. Его же. Толстой и наша современность // Лит. наследство. М., 1961. Т. 69. Кн. 2. С. 406-426.
- 27. Лурье Я.С. Об исторической концепции Льва Толстого // Русская литература. 1989. № 1. С. 26-43.
- 28. Его же. Лев Толстой и Пётр Столыпин // Звезда. 1993. № 1. С. 164-173.
- 29. Его же. Лев Толстой и мыслители «серебряного века» // Звезда. 1993. №7. С. 173-183.
- 30. Его же. После Льва Толстого. СПб., 1993.
- 31. Луцкий М.Д., Столяров Д.Д. Л.Н.Толстой как критик буржуазной политической экономии. Ташкент, 1960.
- 32. Мак-Пик Р. Толстой: боец за мир // Толстой и мировая литература: Материалы 5-й Международной научной конференции, проходившей в Ясной Поляне 12-16 августа 2007г. Тула, 2008. С. 39-45.
- 33. Мальцева Н.Л. Человек и человечество: на пути к устойчивому развитию. Волгоград, 1996.
- 34. Машинский С. Ленин размышляет о Толстом... // В мире Толстого. Сб. статей. М., 1978. С. 7-52.
- 35. Мейлах Б.С. Ленин и проблемы русской литературы XIX начала XXвв. 4-е изд., доп. Л., 1970.
- 36. Мелешко Е.Д., Гусова С.А. моральная философия Толстого. Тула, 2005.
- 37. Её же. Философия непротивления Л.Н. Толстого: аргументы разума и аргументы жизни // Толстой и современный мир. Сб. науч. ст.: В 2 ч. Ч. 1. С. 8-24.
- 38. Мотылёва Т.Л. О мировом значении Л.Н. Толстого. М., 1957.
- 39. Немировская Л.З. Л. Толстой и проблемы гуманизма. М., 1988.
- 40. Осипов Ю.М. Метафизическая драма Льва Толстого // Страсти по Толстому. М., Елец, 2005. С. 5-32.

- 41. Петров В.К. Бремя страстей человеческих: духовнорелигиозная, историческая и семейная трагедия Льва Толстого // Страсти по Толстому... С. 180-195.
- 42. Плеханов Г.В. Симптоматическая ошибка //  $\Lambda$ .Н. Толстой в русской критике. 2-е изд., доп. М., 1952. С. 361-367.
- 43. Его же. Заметки публициста // Там же. С. 371-381.
- 44. Его же. Смешение представлений // Там же. С. 381-405.
- 45. Его же. Карл Маркс и Лев Толстой // Там же. С. 405-428.
- 46. Позойский С.И. Лев Толстой как журналист и редактор. 2-е изд. Тула, 1955.
- 47. Полтавцев А.С. Философское мировоззрение  $\Lambda$ .Н. Толстого. Харьков, 1974.
- 48. Попов А.К. Не плоть, а дух растлился в наши дни... // Страсти по Толстому... С. 155-168.
- 49. Ранкур-Лаферьер Д. Был ли Толстой христианином? // Лев Толстой и мировая литература. Материалы Международной научной конференции, проходившей в Ясной Поляне 28-30 августа 2003г. Тула, 2005. С. 171-193.
- 50. Руа Ф. Свобода по Толстому: педагогический опыт и опыт жизни // Лев Толстой и мировая литература...-Тула, 2005. С. 249-251.
- 51. Сабиров В.Ш., Соина О.С. Жизнь и смерть, любовь и насилие (духовные истоки метафизической драмы Л.Н. Толстого) // Страсти по Толстому... С. 195-228.
- 52. Слинько А.А. Анатомия патриотизма: Л.Н. Толстой и П.Я. Чаадаев // Толстой и современный мир: В 2 ч.: Ч. 1. Тула, 1998. С. 97-104.
- 53. Соина О.С. От этики непротивления к философии права // Человек. 1999. № 4. С. 27-40.
- 54. Страсти по Толстому (метафизическая драма великого человека) / Ред. Ю. М. Осипова, Е.С. Зотовой. М., Елец. 2005.
- 55. Тестов В.А. Жёсткие и мягкие модели обучения // Педагогика. № 8. 2004. С. 35.

- 56. Толстой и о Толстом. Материалы и исследования. Вып. 2. М., 2002.
- 57. Толстой и современный мир: Сб. науч. ст.: В 2ч. Ч. 1: Идеи Толстого в контексте современной эпохи. Тула, 1998.
- 58. Тютюкин С.В. Λ.Н. Толстой и первая российская революция // Исторические записки. М., 1986. Т. 113. С. 154-207.
- 59. Философская мысль в России): традиции и современность. СПб., 1997. С. 136-139.
- 60. Хара Т. О взглядах Толстого на определение образования и воспитания // Вестник Японского толстовского общества «Зелёная палочка». Токио, 2004. № 1. С. 7-12.
- 61. Худушина И.В. Историко-философский анализ творческого наследия Л.Н. Толстого // Вестн. Моск. ун-та. Сер. 7. Философия. 1986. № 6. С. 78-79.
- 62. Черепнин Л.В. Исторические взгляды классиков русской литературы. М., 1968. С. 295-334.
- 63. Чубаков С.Н. Лев Толстой о войне и милитаризме. Мн., 1973.
- 64. Его же. «Всё дело жизни…» (Лев Толстой и поиски мира). Мн., 1978.
- 65. Чуприна И.В. Нравственно-философские искания Л. Толстого в 60-е и 70-е годы. Саратов, 1974.
- 66. Шифман А.Н. Лев Толстой обличитель империализма // Творческий путь Л.Н. Толстого: Сб. статей. М., 1954. С. 360- 415.
- 67. Его же. Лев Толстой обличитель буржуазной культуры. Тула, 1960.
- 68. Его же. Лев Толстой публицист // Толстой Л.Н. Собр. соч.: В 20т. М., 1964. Т. 16. С. 5-47.
- 69. Его же. Статья «Не могу молчать» Л.Н. Толстого. Тула, 1958.
- 70. Шкловский В.Б. Лев Толстой. М., 1963.
- 71. Щетинина Г.И. Лев Толстой как социальный реформатор. М., 1995.
- 72. Эльцбахер П. Сущность анархизма. Мн. М., 2001.

- 73. Яснополянский сборник-2006. Тула, 2006.
- 74. Ячевский В.В. Общественно-политические и правовые взгляды Л.Н. Толстого. Воронеж, 1983.
- 75. Sub specie tolerantiae. Памяти В.А. Туниманова. СПб., 2008.